

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيْتَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلاَ هَادِى لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ

أُمَّابِعْدُ: فَإِنَّ خَيْرَالْحَدِيْثِ كِتَابُ اللهِ وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَدْئِي مُحَمَّدٍ ﷺ وَشَرَّ الأُمُوْرِ مُحْدَثَاتُهَا وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ وَكُلَّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّارِ

" بلاشبسب تعریف الله بی کے لیے ہے۔ ہم اسی کی تعریف کرتے ، اسی سے مدد مانگتے اور اس سے بخشش طلب کرتے ہیں۔ اپ نفس کی شرارتوں اور اپ برے اعمال سے الله کی پناه میں آتے ہیں۔ جے الله راه دکھائے اسے کوئی گراہ نہیں کرسکتا اور جے وہ دھتکار دے اسے کوئی راہ راست پڑہیں لاسکتا۔ میں گوابی دیتا ہوں کہ اللہ تعالی معبود برحق ہے، وہ اکیلا ہے، کوئی اس کا شریکے نہیں۔ اور میں گوابی دیتا ہوں کہ حضرت جحمۃ تاہیخ اس کے بندے اور اس کے دسول ہیں۔ "

"حمدوصلوة كے بعد ایقیناتهم باتوں بہتر بات الله كى كتاب اور تمام طریقوں كتاب اور تمام طریقوں كتاب رہے ہوئے ہوئے اللہ اللہ مامور میں سے برے كام (دين میں) خود ساختہ (بدعت والے) كام بیں، ہر بدعت كرانى اور ہر كرانى كاانجام جنم ہے۔"

يَائِيُهَا الَّذِينِينَ امَنُوا الْقُوا اللهَ حَقَّ تُقْتِهِ وَلَا تَمُوْثُنَ اِلَّا وَانْتُمُ مُّسُلِمُونَ ۞ يَائِهُا النَّاسُ الْقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَانْتُمُ مُّسُلِمُونَ ۞ يَائِهُا النَّاسُ الْقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ فِي الْفَيْقُ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَوْنُ لِنَهُ وَالْدُرْحَامُ وَلَا يَعْمُوا اللهُ الذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْدُرْحَامُ وَلَا يَعْمُوا اللهُ الذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْدُرْحَامُ وَاللهُ الذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْدُرْحَامُ وَاللهُ اللهُ الذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْدُرْحَامُ وَاللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الذِي تَسَاعَلُونَ بِهِ وَالْدُرْحَامُ وَاللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

### جمله حقوق سجق ما شرمحفوظ بین

نام کِتاب عِ**بریائریت..**؟

ەلىف مەشىخ داللەرخلىلاركى رازىمنىڭ علاشى دىمىنىدىن كىلاركى رازى كى

> احصاروندقیق ڈاکٹرمحراحرعبدالقادرملکادی شیخت

اردو ترجمه شیخصفی ارحمل مبار کپوری سطح

| داوالا تدلس |                                        | ناثرناثر |
|-------------|----------------------------------------|----------|
|             | ······································ | تيت      |



ببلشرزايند وسنرى بيوفرز

اسلام کی نشرواشاعت کاعالمی مرکز ایک روزه ، چوبُرجت لامور، پاکستان إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ۞ يَاكَتُهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا التَّقُوا اللهَ وَتَعُوْرُ لَكُمْ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا ۞ يُصْلِحُ لَكُمْ اَعْمَا لَكُمْ وَيَغُوْرُ لَكُمْ وَتَعْمُ لَكُمْ اَعْمَا لَكُمْ وَيَغُوْرُ لَكُمْ وَتُعْمُلُوا وَمُن يُطِح اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ذُنُوبُكُمُ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞

"اسال ایمان! الله فروجیسااس فررنے کا حق بادر تهیں اس حال میں موت آئے کہتم مسلمان ہو۔ لوگو! اپنے رب سے ڈروجس نے تہیں ایک جان سے پیدا کیا، (پھر) اس سے اس کی ہوک کو بنایا اور (پھر) ان دونوں سے بہت سے مرداور عور تس پیدا کیں اور آئیں (زمین پر) پھیلا دیا۔ اللہ سے ڈرتے رہوجس کے نام پرتم ایک دوسر سے سوال کرتے ہوا ور قطع رحی نے (بچ)۔ یقینا اللہ تم پر گھران ہے۔ ایک دوسر سے سوال کرتے ہوا ور قطع رحی نے (بچ)۔ یقینا اللہ تم پر گھران ہے۔ اللہ تم بارے اللہ تم بارے اللہ تم بارے اللہ کی اور کھری) بات کہو۔ اللہ تم بارے اللہ کے دسول سنواردے گا اور تم بارے گئا ہوں کو صواف فرما دے گا۔ جس نے اللہ اور اس کے دسول کی اطاعت کی، یقینا اس نے عظیم کا مم بی بی صاصل کر لی۔"



- € ((مسلم؛ الحمعة؛ بابا تحفيف الصلوة و الحطية؛ حديث ٨٦٨ و ٨٦٧ والنسائي؛ ٣٢٧٨))
- ((رواه الاربمة واحمد والدارمي و روى البغوى في شرح السنة مشكوة مع تعليقات الاباني، النكاح، باب اعلان
   النكاح..... وقال الالباني حديث صحيح.))
  - خبیهات:
  - مح مسلم من زنائی اور مشدا جریش این مجاس اور این مسعود ی کی مدیث ی خطب کا آ قاز ((ان الحسلله)) سے بے لذا ((الحسسلله)) کی بجائے ((ان الحسلله)) کیا ہائے۔
    - » يهال ((نومن به ونتوكل عليه)) كالفاع كاماديث عن موجودين جير-
- پ بے خلب نفاح جمدادر عام وحظ دارشاد یاورس در رئی کے موقع پر پڑھاجاتا ہے۔ ای خلبرهاجت کتے ایس اے پڑھ کرآ دارا ای حاجت وشرورت بمان کرے۔



## عرض ناشر

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى اَشُرَفِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرُسَلِيْنَ. اَمَّا بَعُدُ !

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلْ يَأَهُلَ الْكِتْبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ الْآنَعَبُدَ الْآاللهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللهِ \* فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوْا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾

[ال عمران: ٦٤]

'' کہددے: ''اے اہل کتاب! آؤ ایک ایسی بات کی طرف جو ہمارے درمیان اور تمارے درمیان اور تمارے درمیان اور اس کے تمارے درمیان برابر ہے کہ ہم اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کریں اور اس کے ساتھ کسی چیز کو شریک نہ کریں اور ہم میں سے کوئی کسی کو اللہ کے سوا رب نہ بنائے پھراگر وہ پھر جائیں تو کہدوو: گواہ رہوکہ بے شک ہم فرمان بردار ہیں۔''

زیر نظر کتاب "عیسائیت "" " علامه شیخ رحمت الله بن ظیل الرحمٰن کیرانوی عثانی رشائیه کی ماید ناز کتاب " اظهار الحق" کا جامع اختصار ہے۔ جے" مختصر اظهار الحق" کے نام سے جامعہ ملک سعود، ریاض، سعودی عرب کے استاذ ڈاکٹر محمد احمد عبد القادر ملکاوی نے مرتب کیا ہے۔ اردو میں روال ترجمہ عالم اسلام کی متازعلمی شخصیت اور شرم کا قال کتاب "الرحیق المحقوم" کے مؤلف شخصیت اور شرم کا آفاق کتاب "الرحیق المحقوم" کے مؤلف شخصیت الرحمٰن مبار کیوری میشاند نے کیا ہے۔

اس وقت عیسائی مشنریاں ونیا بھر میں بالعموم اور پاکتان میں بالحضوص دین اسلام کے



خلاف شکوک و شبہات کھیلانے کی تگ و تاز میں مصروف ہیں۔ ۱۱/۹ کے بعد دنیا میں پیدا ہونے والے اللہ اسلام و شنی پراتر آئی ہے اور اپنے اس عزم کا اظہار کر رہی ہے کہ وہ تھوڑے ہی دنوں میں عالم اسلام کوعیسائی بنالے گی۔ یہ کتاب اپنے مواد کے اعتبار سے دشمنا نانِ دین و ملت کے سامنے ایک شوس بند کی حیثیت رکھتی ہے۔ مواد کے اعتبار سے دشمنا نانِ دین و ملت کے سامنے ایک شوس بندگی حیثیت رکھتی ہے۔ عیسائیت کیا ہے؟ اور اہل مثلیث نے مختلف ادوار میں بائبل میں کیا تغیر و تبدل کیا ہے؟

بورے دلائل کے ساتھ میسب کچھ اس کتاب میں واضح کر دیا گیا ہے۔ سوخود بڑھنے کے ساتھ یورپ ومغرب کو دعوت اسلام دینے کے لیے میگرال قدر خزینہ ہے۔

احباب سے گزارش ہے کہ پوری میسوئی سے کتاب کا مطالعہ کریں، دین حنیف پرخود بھی عمل پیرا ہوں اور دنیا کواس کی دعوت دینے کے لیے میدان عمل میں نکلیں کہ آج اس کی اشد ضرورت ہے۔ غیر مسلم این جی اوز تعلیم اور خدمت خلق کے نام سے پوری دنیا میں اپنی ساز شوں کا جال بھیلائے ہوئے ہیں۔اس کے رداور اسلام کی حقانیت واضح کرنے کے لیے ہر غیرت مند مسلمان کوکردار اداکرنے کی ضرورت ہے۔

الله تعالی مؤلف محترم، مترجم اور تمام معاونین کو جزائے خیر عطا فرمائے اور کتاب کو سب کے لیے دنیا و آخرت کی سعادت کا ذریعہ بنائے۔ آمین!

> مخ*دي*َي**ِفِ ا**لتَّهِ **خالد** مدير دارالاندلس



### مقدمه

### ضروري گزار شات

۱- بہت سے مقامات پر پروٹسٹنٹ علماء کی کتب سے جو نقول درج کی گئی ہیں وہ الزامی طور پر ہیں 'اعتقاد کے طور پر نہیں۔

۲- پروٹسٹنٹ اپنی کتا ہیں ہمیشہ بدلتے رہتے ہیں بھی بعض مضامین بدل دیتے ہیں 'بھی اضافہ کر دیتے ہیں' بھی کی کر دیتے ہیں۔اسی لئے ان کے اگلے بچھلے ایڈیشنوں میں بڑا اختلاف ہو تاہے' قاری کویہ بات یاد رکھنی چاہیے۔

۳-انبیاء کے متعلق جو بہت سے مضامین اور داقعات گھڑ لئے گئے ہیں ان پر غلط 'خطایا جھوٹ کا لفظ ہو لئے میں کوئی حرج نہیں 'کیونکہ یہ آسانی کتب میں تحریف ہے 'اللہ کا کلام نہیں ہے 'لنذا اسے آسانی کتب کے ساتھ بے ادبی نہیں قرار دیا جاسکتا 'کیونکہ ان میں جو جھوٹ اور تحریف ہے ان کا اظہار 'اور جو برے مضامین ہیں ان کا انکار ہر مسلمان پر واجب ہے۔

۲- عیسائی علاء کی عادت ہے کہ مسلم علاء کی کتابوں میں اگر پچھ ضعف اقوال ہوں تو انہیں لے کران کی خوب تشیر کرتے ہیں 'پھر ان کار دکرتے ہیں 'اور قاری کو یہ چکمہ دیتے ہیں کہ مسلم علاء کی کتا ہیں ضعف اقوال سے بھری پڑی ہیں ' جبکہ حقیقت یہ ہوتی ہے کہ یہ حضرات ٹھوس اقوال کو چھوڑ دیتے ہیں اور ان کی طرف اشارہ تک نہیں کرتے 'اور اگر بھی کوئی قول نقل بھی کرتے ہیں تو نقل میں خیانت کرتے ہیں اور کتر ہیونت کر کے تحریف کر والے ہیں۔ یہ نمایت گندی عادت ہے اور مخالفین کے اقوال نقل کرنے میں علمی امانت کے منافی ہے' یہی حرکت ڈاکٹر یادری فنڈر نے اس عظیم مناظرہ کے سلسلے میں کی ہے جو



ہندوستان کے اندر ۲۰ ساتھ / ۱۸۵۴ء میں اس کے اور شخ رحت اللہ کے درمیان پیش آیا تھا' چنانچہ اس نے فریقین کے اقوال میں مکمل تحریف کر کے انگریزی زبان میں اس کی روداد شالع کی۔ اس ڈاکٹر بادری فنڈر نے اپنی بعض کتابوں میں قرآنی آیات کا ترجمہ بھی کیا ہے اور اپنی رائے ہے ان کی تفییر بھی کی ہے' پھر ان پر اعتر اضات کئے ہیں اور دعویٰ کیا ہے کہ صحیح تفییر وہی ہے جو اس کی اپنی تفییر ہے' مسلم علماء کی تفییر نیس ۔ جبکہ حقیقت حال یہ ہے کہ یہ خفص عربی زبان اور قرآنی علوم کے سلسلے میں مکمل طور پر جاہل تھا اور پھر یہ طمع رکھتا تھا کہ اس کی لچر اور ردی تفییر لے لی جائے' اور مسلم علمائے تفییر نے جس ٹھوس تفییر پر اجماع کیا ہے اسے چھوڑدیا جائے۔

یااللہ! ہمیں حق کو حق د کھلا اور اس کی پیروی کی توفیق دے 'اور باطل کو باطل د کھلا اور اس سے نیچنے کی توفیق دے۔



### پهلاباب

عمد قد یم اور عهد جدید (بائبل) کی کتابول کے مامول کا بیان اور ان میں تحریف اور نشخ کا اثبات

بيباب چار فعلول پرمشمل ب:

فصل اول: ان كتابول كے مام اور ان كى تعداد كے بيان ميں۔

نصل دوم: اس بیان میں کہ اہل کتاب کے پاس عمد قدیم اور عمد جدید (بائبل) کی کتاب کی کوئی متصل سند شیں پائی جاتی 'اور نہ ان کتاب کی کوئی متصل سند شیں پائی جاتی 'اور نہ ان کے لئے اس دعویٰ کی کوئی گنجائش ہے کہ ان کی موجودہ مشہور کتا ہیں الهام کی بنیاد پر لکھی گئی ہیں۔

فصل سوم: اس بیان میں کہ یہ کتا میں اختلافات ' غلطیوں اور تحریفات سے بھاری پڑی ہیں۔

فصل چارم :عمد قدیم وجدید (بائبل) کی کتابوں کے اندر و قوع ننخ کے اثبات ہیں۔



# فصل اول

### المنافعة المنابول في المناه المنافع المناه المنافع الم

یادر ہے کہ عیسا ئیول نے اپن کتابول کی دوقتمیں کی ہیں:

پہلی قتم : وہ کتابیں جن کے متعلق ان کا دعویٰ ہے کہ وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے پہلے تشریف لانے والے انبیاء کے ذریعہ لکھی گئی ہیں۔ اس قتم کانام انہوں نے عمد قدیم رکھا ہے۔

دوسری قتم : وہ کتابیں جن کے متعلق ان کا دعویٰ ہے کہ وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بعد بذر بعیہ الهام لکھی گئی ہیں۔اس قتم کا نام انہوں نے عمد جدیدر کھاہے۔

عمد قدیم و جدید کے مجموعہ کو "بائبل" کہتے ہیں۔ یہ یونانی لفظ ہے اور اس کا معنی ہے "کتاب"۔ پھر جوٹائٹل ان دونوں عمد کی کتب پرمشمل ہو تاہے اس کانام "کتاب مقدس" کھتے ہیں۔

ان کی اس "کتاب مقدس" با تبل کی پہلی قتم " عمد قدیم" انتالیس (۳۹) کتابوں پر مشتمل ہے 'جن کے نام یہ ہیں :

ا-پيدائش

۲- خروج

۳-احبار

هم- سنتي

۵-اشثناء

ان پانچ کتابوں کے مجموعہ کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پانچ کتب کہتے ہیں' انہی کو



" توریت" بھی کماجاتا ہے 'یہ عبر انی لفظ ہے جس کے معنی قانون 'تعلیم اور شریعت کے ہیں۔ لیکن اب " توریت "کا لفظ مجازا عمد قدیم کی ساری کتابوں پر بولا جانے لگاہے 'یعنی حضرت موسیٰ کی ند کورہ پانچ کتابوں - توریت - پر بھی اور ان کی حسب ذیل سلھات پر بھی : حضرت موسیٰ کی ند کورہ پانچ کتابوں - توریت - پر بھی اور ان کی حسب ذیل سلھات پر بھی : ۲ - یشوع ( پوشع بن نون )



۲۲-غزل الغزلات

۲۳-يىعياه

۴۷- برمیاه

۲۵-نوحه

٢٦-حزقي ايل

٢- داني ايل

۲۸-بوسیع

٢٩-يوابل

• ۳- عاموس

اس-عبدياه

٣٣-يوناه

۳۳-میکاه

۳۳-ناحوم

۳۵-حبقوق

. ۲ سر-صفنیاه

2 س<u>-</u>جی

۳۸-زکریاه

۹ ۳- ملاکی

ملاکی نبی حضرت مسے علیہ السلام کی پیدائش ہے کوئی چار سو بیں (۴۲۰)سال پہلے تھے۔



سامری ان میں سے صرف سات کتابوں کو مانتے ہیں 'پانچ کتابیں جو حضرت موکی علیہ السلام کی طرف منسوب ہیں اور دو کتابیں یشوع اور قضاۃ نامی۔ بھر سامری توریت کا نسخہ یمود کے عبر انی توریت کے نسخے سے مختلف ہے 'اور یہ دونوں یو نانی توریت کے نسخے سے مختلف ہیں۔ نیزیو نانی توریت کے نسخے میں عبر انی توریت سے زائد مزید سات کتابیں پائی جاتی ہیں، جنہیں کتب ایو کریفا کہا جاتا ہے 'ان کے نام یہ ہیں:

ا-باروخ

. ۲-طوبیا

۳-يبوديت

۷-وزدم (حکمت سلیمان)

۵-ایکلیز یاسٹیحس(یشوع بن سیراخ)

۲-مڪالبين اول

۷-مکابین دوم

اور یول یونانی توریت چھالیس (۲۸) کتابول پر مشتل ہو جاتی ہے۔

کتاب مقدس " با کبل" کی دوسری قتم عهد جدید ستاکیس (۲۷) کتابوں پر مشتمل ہے'

اوران کے نام سے ہیں:

ا-انجيل متى

۲-انجیل مرقس

٣-انجيل لوقا

۰ ۱۰-انجیل بوحنا



لفظ"ا نجیل "ان بی چار کتابوں کے ساتھ مختص ہے 'چنانچہ ان کو "اناجیل ابعہ" کما جاتا ہے ' یہ افظ عربی بیں ووسری زبان سے لایا گیا ہے ' یونانی بیں اس کی اصل "انگلیوں" ہے ' اور قبطی بیں "انگلیون" ۔ اس کے معنی بشارت ' تعلیم اور خوشخری کے ہیں 'لیکن اب لفظ ان جیل " مجاز آعمد جدید کی ساری کتابوں کے مجموعہ پر بولا جانے لگاہے ' یعنی نہ کورہ انا جیل " بر بھی 'اور ان کی حسب ذیل سلحات بھی :

۵-رسولوں کے اعمال

۲- پولس کا رومیوں کے نام خط

2 - پولس کا کرنتھوں کے نام پہلا خط

۸- پولس کا کرنتھیوں کے نام دوسرا خط

۹-بولس کا گلتیوں کے نام خط

اول کا افسیوں کے نام خط

اا-بولس کا فلپیوں کے نام خط

۱۲- بولس کا کلسیول کے نام خط

١٣- پولس كا تھسلىكيوں كے نام بىلانط

۱۳- بولس کا تھسلینےوں کے نام دوسرا خط

10- پولس کا تیمتھیس کے نام پہلاخط

١١- يولس كا تيمتهيس كے نام دوسرا خط

2 ا- بولس كاططس كے نام خط

۱۸- بولس كافليمون كے نام خط



19- بولس كاعبر انيول كے نام خط

٢٠- يعقوب كاعام خط

٢١- بطرس كايسلاعام خط

۲۲- پطرس کادوسرا عام خط

٢٣- يوحناكا يهلاعام خط

۲۴- يو حناكاد وسرا خط

۲۵- یو حناکا تیسرا خط

۲۷- پيوداه كاعام خط

۲۷- پوحناعار ف کامکاشفه

يول عيما ئيول كى كتاب مقدس" بائبل"كى كتابول كالمجموعة حسب ذيل موا:

عبر انی توریت کے مطابق:

عهد قدیم (۳۹)+عهد جدید (۲۷)=۲۷ کتابین\_

اور یونانی توریت کے مطابق:

عهد قدیم(۴۷)+عهد جدید(۲۷)=۷۷ کتابین\_

یاد رکھیں کہ بادشاہ قسمطنطین اول کے حکم سے ۳۲۵ء میں شرنائس (نیقیہ) کے اندر عیسائی علاء کی ایک کو نسل منعقد ہوئی تھی' تاکہ مشکوک کتابوں کے متعلق کوئی فیصلہ صادر کیا جاسکے' چنانچہ اس کو نسل نے مشورہ اور تحقیق کے بعد فیصلہ کیا کہ صرف کتاب میںودیت مانی ضروری ہے' باتی چودہ کتابیں چھوڑ دی جائیں اور انہیں مشکوک اور جھوٹی سمجھاجائے جن کی صحت تسلیم کرنی درست نہیں' وہ کتابیں یہ ہیں:

# 18 X 18 X

ا-آستر

۲- یعقوب کاخط

۳- *پطر*س کادوسرا خط

۳- یو حناکاد و سرا خط

۵- پوحناکا تیسرا خط

۲- يبوداه كاخط

2-عبرانیوں کے نام خط (یہ پولس کی طرف منسوب ہے)

۸ - وزوم ( حکمت سلیمان )

۹-طوبيا

•ا-باروخ

١١-ا كليزياسليحس(يثوع بن سيراخ)

۱۲-مڪابيين اول

۱۳-مکابین دوم

۱۳- مشاہدات یو حنا (یو حناعار ف کامکاشفہ)

یہ بات اس مقدمے سے بالکل نمایاں ہے جسے کتاب یہودیت پر جیروم (متوفی ۴۲۰ء) رہم ہ

نے لکھاہے۔

ند کورہ کونسل کے صرف انتالیس (۳۹) سال بعد ۱۲۳ء میں شہر لودیسیا (لاوڈکیہ) کے اندر عیسائی علاء کی ایک اور کونسل منعقد ہوئی اس کونسل نے فیصلہ کیا کہ جو کتا ہیں بیقیہ کی کونسل نے رد کر دی تھیں 'ان میں سے پہلی سات کتابوں (نمبر اتا کے) کونشلیم کرنا



ضروری ہے 'اور بیہ سات کتابیں جھوٹی نہیں بلکہ صحیح سمجی جائیں۔البتہ آخری سات کتابیں (۸ تا ۱۴ ) بدستور مشکوک اور جھوٹی مانی جائیں جن کی صحت تشلیم نہیں کی جاستی ۔ اس کونسل نے اس فیصلہ کو عام مراسلے کے ذریعہ مزید موکد کیا۔

پھراس کے صرف تینتیں (۳۳) سال بعد ۲۹ء میں شرکار تھیج (خلیج تونس پرواقع شر قرطاجہ یا قرطاجہ نے اندر عیسائی علاء کی ایک اور کونسل منعقد ہوئی 'اس کونسل نے فیصلہ کیا کہ آخری سات کتابیں (نمبر ۱۳۵۸) جنہیں پہلی دو کونسلوں نے مشکوک و مکذوب کر دیا تھااور ان کو صحیح ما نتا جائز نمیں سمجھا تھا'انہیں بھی ما نتا ضروری ہے ' یعنی قرطاجہ کی اس کونسل نے سابقہ دو کونسلوں کا فیصلہ رد کر دیااور یہ فیصلہ کیا کہ تمام مشکوک و مکذوب کتابیں صحیح' واجب السلیم اور جمہور عیسا کیوں کے نزدیک مقبول ہیں۔ پھرتسلیم و قبول کی یہ بات بارہ صدی عیسوی کے وسط میں پروٹسٹنٹ فرقہ ظاہر موا اس فرقہ نے میودیت' دزدم' طوبیا' باروخ' ایکلیزیا سلیم کی مکابین اول اور دوم نامی کتابیں مسترد کر دیں۔ کتاب آستر کے سولہ باب (اصحاح) سے 'اس فرقہ پروٹسٹنٹ نے اس کے صرف پہلے نواصحاح' اور تیسرے فقرہ سک دسواں اصحاح تسلیم کیااور اس کے چوشے فقرہ سے سولہ یں باب کے خاتمہ تک باقی کتاب مسترد کر دی۔ اس فرقہ نے سابقہ کتابیں درکرنے کی جود کیل دی وہ ہیہ ہے۔

ا-ان کتابوں کی اصل غبر اُلی تا پید کہے آؤرجو مؤجو ڈیٹے وہ اُن کا ترجمہ ہے۔ ۲- عبر انی میمودان کتابوں کو (جو غمد قدیم کی کتب ابو کریفا ہیں) سلیم نہیں کرتے۔ ۳- یہ کتابیں بہت سے عیسائیوں کے نزدیک بھی مستر دہیں ان کے قبول کرنے پر اجماع نہیں ہواہے۔

۴-جيروم (متوفى ۲۰۴٠ء)نے كماہے كه يه كتابين دين مسائل كو طے كرنے اور ثابت



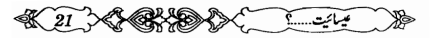
### كرنے كے لئے كافی نمیں ہیں۔

۵-کلوس نے صراحت کی ہے کہ بیر کتابیں تمام مقامات سے نمیس پڑھی جاسکتیں۔ ۲-مورخ بوی بیس نے صراحت کی ہے کہ بیر کتابیں بالخصوص مکا بین دوم تحریف شدہ ہیں۔

اب دیکھتے کہ جن کتابوں کے رد کرنے پر ہزاروں متقد مین کا اجماع تھا کیو تکہ ان کی اصل لا پند تھی اوران میں تحریف ہو چکی تھی اور جو کتابیں یہود کے نزدیک بھی مرووداور وحی والهام کی صفت سے خالی تھیں "وہی کتابیں بعد والوں کے نزدیک الهامی "مقبول اور واجب الهامی مقبول اور واجب التعلیم ہو گئیں۔ کیتھولک فرقہ قرطاجہ کونسل کی تقلید میں ابو کریفا کی تمام مشکوک و مکد دب کتابیں اب تک تتلیم کر تا آرہا ہے "جا ہے وہ عمد قدیم کی ابو کریفا ہوں یا عمد جدید کی ابوکریفا ہوں یا عمد جدید کی ابوکریفا ہوں۔ ابوکریفا ہوں۔ ابوکریفا ہوں۔ ابوکریفا ہوں۔ ابوکریفا ہوں۔ ابوکریفا ہوں۔

لندا جس چیز کو پہلوں نے مستر د کرویا ہے بعدوالے تبول کرنے کا فیصلہ کریں تواس فیصلے کی کیا قیمت رہ جاتی ہے؟

حقیقت بیہ ہے کہ ال کونسلوں کے فیصلے عیسائیوں کے الن مخالفین کے لئے قوی ججت ہیں جوان کی کتابوں کی صحت اور الهامیت کو مجروح ٹھسراتے ہیں۔



# فصل دوم

اس بیان میں کہ اہل کتاب کے پاس عمد قدیم اور عمد جدید (با کیل) کی کتابوں میں سے کسی کتاب کی کوئی مخباکش کسی بھی کتاب کی کوئی مخباکش کے کہ ان کی یہ کتابیں جواس وقت مشہور ہیں الهام کے ذریعہ لکھی منی ہیں۔

آسانی کتاب جس کا ما ننا ضروری ہے وہ کتاب ہوتی ہے جو انبیاء میں سے کمی نبی کے واسطے سے لکھی گئی ہو 'اور اس کے بعد کمی تغیر اور تبدیلی کے بغیر متصل سند سے ہم تک کپنی ہو 'للذا اگر کوئی کتاب محض وہم و گمان کی بناء پر کمی صاحب الهام محض کی طرف منسوب کردی جائے توبیاس بات کو ثابت کرنے کے لئے کافی نہیں کہ وہ کتاب ای شخص منسوب کردی جائے توبیاس بات کو ثابت کرنے کے لئے کافی نہیں کہ وہ کتاب ای شخص کی تصنیف ہے جس کی طرف منسوب کی گئی ہے 'چاہے اس نبست کا دعوی ایک فرقہ یا گئی تابیں حضر ات موی 'عزر ایک فرقے ہی کیوں نہ کریں۔ آپ دیکھئے کہ عمد قدیم کی گئی کتابیں حضر ات موی 'عزر اور عزیر) یہ عیاہ ' برمیاہ ' حبوق اور سلیمان علیم السلام کی طرف منسوب ہیں 'لیکن کسی دلیل سے ثابت نہیں کہ ان کتابوں کی نبست ان کی طرف صحیح ہے 'کیونکہ ان کتابوں کی متصل سند موجود نہیں۔

پھر یہ بھی دیکھئے کہ عمد جدید کی گئی کتابیں جو ستر سے متجاوز ہیں حضر ات عیسیٰ اور مریم اور حواریوں اور ان کے پیروکاروں کی طرف منسوب ہیں ، مگر اس وقت عیسائی فرقوں کا اتفاق ہے کہ ان کتابوں کی نسبت ان کی طرف صحیح نہیں ہے 'بلکہ یہ جھوٹ اور گھڑی ہوئی ہیں۔

اس کے بعد بیہ بھی دیکھئے کہ اپو کریفا کی کتابیں جنہیں کیتھولک کے نزدیک ما نناضر ور ک ہے یہوداور پروٹسٹنٹ انہیں رد کرناضر وری سیجھتے ہیں۔



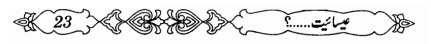
لندائس کتاب کی نسبت کاد عوی کسی نی یاحواری کے نام کی طرف کردیں تواس کے بید معنی نمیں کہ دہ کتاب الهامی ہوگئی اور اسے ماننا ضروری ہوگیا۔ چنانچہ شخ رحمت اللہ نے عیسائی علاء سے اپنے مناظروں کے دوران بار باریہ مطالبہ کیا کہ وہ عمد قدیم و جدید (بائبل) کی کتابوں میں سے کسی بھی کتاب کی متصل سند بیان کردیں الکین انہوں نے بید کہ کر معذرت کرلی کہ عیسائیوں پر تین سو تیرہ برس تک جو مصیبتیں اور فتنے آتے رہے ان کی وجہ سے متصل سندلا پنہ ہوگئی۔

اس سے ثابت ہوا کہ عیسائی اپنی کتابوں کی اسانید کے بارے میں ظن د تخمین سے بات کرتے ہیں جو کچھ کار آمد نہیں۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ وہ عمد قدیم اور جدید (بائبل) کی کتابوں میں سے کسی بھی کتاب کی متصل سند جو نہیں لارہے ہیں تواس لئے کہ یہ ان کے بس سے باہر ہے ورنہ اگر ان کا بس چاتا تو کو تابی نہ کرتے۔ اس سے قطعی طور پریہ پتہ چاتا ہیں سے باہر ہے ورنہ اگر ان کا بس چاتا تو کو تابی نہ کرتے۔ اس سے قطعی طور پریہ پتہ چاتا کی کتابوں کی متصل سند ہے ہی نہیں۔ اب ہم نیچے ان کی بعض کتابوں کا حال درج کرتے ہیں۔

### توريت كاحال :

موجودہ توریت جو موک علیہ السلام کی طرف منسوب ہے ان کی تصنیف نہیں 'اس پر کٹی ہاتیں دلالت کرتی ہیں جو یہ ہیں :

ا-اس توریت کا تواتر شاہ یوسیاہ بن آمون (تخت نشینی ۱۳۸ق م) کے عمد سے پہلے ختم ہو چکا تھا'اور جو نسخہ اس کی تخت نشینی کے اٹھارہ برس بعد پایا گیا تھاوہ قابل اعتماد نہیں' کیو نکہ وہ کا ہمن خلقیاہ کا گھڑ اہوا تھا۔ پھر غالب سے ہے کہ بیہ نسخہ بھی – نا قابل اعتماد ہونے کے علاوہ – ۷۸ق م میں مختصر کے ہاتھوں ملک فلسطین کے تاخت و تاراج ہونے سے پہلے علاوہ – ۷۸ق م میں مختصر کے ہاتھوں ملک فلسطین کے تاخت و تاراج ہونے سے پہلے ہی ضائع ہو چکا تھا'اور اگر مان لیس کہ ضائع نہیں ہوا تھا تو بسر حال فلسطین پر مختصر کی



چڑھائی کے دوران توریت اور عمد قدیم کی تمام کتابیں ناپید ہوگئی تھیں 'اوران کا کوئی نام و نشان باقی ہمیں رہ گیا تھا۔ اہل کتاب کا خیال ہے کہ عزرانے بابل میں بعض کتابیں قلمبند کی تقصیں۔ گریاد رہے کہ افتیو کس (انطیوخس چمارم) نے جب ملک فلطین پر چڑھائی کی تو عزرا کی لکھی ہوئی یہ کتابیں بھی ضائع ہو گئیں۔ اس انطیوخس چمارم نے سوریا پر ۵ کا تا سالاق م حکومت کی تھی اور چاہا تھا کہ یمود کا دین مثاکر فلطین کو ہیلینی رنگ میں رنگ دے 'چنا نچہ اس نے علائے یمود کے مناصب قیمت کے عوض بھرے کے ان کے چالیس سے اس ہزار آدمی قتل کئے 'بیکل کا سارا سازو سامان لوٹ لیا 'یمود کے فدن کچر سور اور بندر کی قربانی کی 'اور بیس ہزار فوج قدس کے محاصرے پر مامور کی 'جس نے سنچر کے دن نماذ کے قربانی کی 'اور بیس ہزار فوج قدس کے محاصرے پر مامور کی 'جس نے سنچر کے دن نماذ کے لئے یمود کے عین اجتماع کے دوران شہر پر دھاوا بول دیا اور اسے لوٹے ہوئے گھروں اور دیواروں کو تاراج کر ڈالا' اور ان میں آگ لگادی' اور جو انسان بھی ملاحتی کہ عور توں اور دیواروں کو تاراج کر ڈالا' اس دن صرف وہی نے سکاجو پیاڑوں پر بھاگ گیا' یا غاروں اور بھاٹیوں میں چھپ گیا (پھی تفصیل فصل سوم کے اوا خرمیں بھی آر ہی ہے)۔

۲- موجودہ توریت کی کتابوں میں 'اور عزرانے جی اور زکریاعلیماالسلام کی معاونت سے تواریخ اول اور تواریخ دوم کے نام کی جودو کتابیں قلمبند کی تھیں ان میں بڑے اختلا فات اور تاقضات پائے جاتے ہیں 'اور علائے اہل کتاب کا اتفاق ہے کہ عزرا سے غلطیاں ہوئی تھیں 'کیونکہ اس نے ناقص اور اق پر اعتماد کیا تھا' اس لئے بیٹوں اور پو توں کے در میان فرق نہ کر سکا تھا۔ یادر ہے کہ یہ تینوں انبیاء توریت کے پیروکار تھے' اس لئے اگر موکی علیہ السلام کی توریت بھی موجودہ توریت ہوتی تو یہ لوگ اس کی مخالفت نہ کرتے اور ناقص اور اق پر اعتماد کرے فاش غلطیوں میں نہ پڑتے ' نیز اگر عزر اکی کھی ہوئی توریت الهام کے اور اق کوریت الهام کے ذریعہ کھی گئی ہوتی۔ جیسا کہ اہل کتاب سمجھتے ہیں۔ تو اس توریت میں اور تواریخ اول اور زید کھی گئی ہوتی۔ جیسا کہ اہل کتاب سمجھتے ہیں۔ تو اس توریت میں اور تواریخ اول اور



تواریخ دوم نامی دونوں کما ہوں جل فاش اختلافات نہ ہوتے۔ اس سے بیہ بات کھل کر ظاہر ہوتی ہے کہ حالیہ توریت نہ تووہ توریت ہے جو حضرت موکی علیہ السلام کے زمانہ جل لکھی گئی تقی اور نہ تووہ توریت ہے جے عزرانے لکھا تھا 'بلکہ حق بات ۔ جس میں کوئی شک نہیں ۔ بیہ ہے کہ موجودہ توریت الن روایات اور داستانوں کا مجموعہ ہو یمود کے در میان مشہور تھیں 'مجر انہیں الن کے علماء نے کسی جھان پینک کے بغیر جمع کر دیا 'اور اس مجموعے میں شامل کر دیا جو کتب عمد قدیم کے نام سے موسوم ہے اور موکی علیہ السلام کی طرف منسوب پانچوں کما بول اور الن کے ملحات پر مشتمل ہے۔ بیر رائے اس وقت بورپ میں اور ملحضوص جر من علاء میں بہت زیادہ تھیلی ہوئی ہے۔

۳- موجودہ توریت کی کتابوں اور کتاب حزقیال کے درمیان احکام کے اندر صر تک اختلا فات اور تناقضات ہیں'للذااگر صحح توریت وہی ہوتی جو اس وقت مشہور ہے تواحکام کے اندر حزقیال اس کی مخالفت نہ کرتے۔

۳- موجودہ توریت کے کسی بھی مقام ہے یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ اس کا لکھنے والا اپنے ذاتی حالات لکھ رہا ہے 'یا ایسے معاملات قلمبند کر رہا ہے جو اس کے چثم دید ہیں 'بلکہ موجودہ توریت کی ساری عبار تیں اس بات کی شہادت دے رہی ہیں کہ اس کا لکھنے والا موسیٰ علیہ السلام کے بجائے کوئی اور ہے 'اور اس نے یہود کے اندر مشہور روایتی اور داستا نمیں جمع کر دی ہیں اور مختلف اقوال میں تمیز کی ہے 'چنانچہ اس کے خیال میں جو کلام اللہ کا تھا اسے "خداو ند نے فرمایا" کے تحت درج کیا ہے 'اور جو کلام موسیٰ علیہ السلام کا تھا اسے "موسیٰ نے کہا" کے تحت درج کیا ہے 'اور ہر جگہ موسیٰ کو غائب کے صیغے سے بیان کیا ہے 'مثلاً سے کہا" کے تحت درج کیا ہے 'اور ہر جگہ موسیٰ کو غائب کے صیغے سے بیان کیا ہے 'مثلاً سوسیٰ چڑھ کر گئے "۔ "موسیٰ ہے رہ بے کہا"۔ "وہاں موسیٰ کو موت آگئی۔ ظاہر ہے "موسیٰ چڑھ کر گئے "۔ "موسیٰ علیہ السلام کی تصنیف ہوتی تو وہ اپنے آپ کو کم از کم کسی ایک



جگہ تو متعلم کے صینے سے ذکر کرتے 'کیونکہ متعلم کے صینے سے ذکر کرنا اعتبار کو بڑھاتا ہے۔اس لئے تنمایمی انداز اس بات کی بھرپور دلیل ہے کہ موجودہ توریت موک علیہ السلام کی تصنیف نہیں ہے۔

۵-معتمد عیسائی عالم ڈاکٹر العجونڈر کیڈس جدید بائبل کے مقدمہ میں کہتا ہے کہ ولائل سے تین باتیں بقینی طور پر ثابت ہیں:

الف : موجودہ توریت موی علیہ السلام کی تصنیف نہیں ہے۔

ب : موجودہ توریت فلسطین میں لکھی گئی ہے 'مو کیٰ علیہ السلام کے عمد میں نہیں لکھی گئی ہے 'جب بنواسر ائیل صحرائے سینا کے اندر میدان تیہ میں تھے۔

ج: موجودہ توریت یا تو سلیمان علیہ السلام کے زمانے میں لکھی گئ ہے' یعنی وسویں صدی قبل مسے میں'یاس کے بعد آٹھویں صدی قبل مسے تک میں۔اس لئے حاصل یہ نکلا کہ موجودہ توریت کی تالیف میں اور موسیٰ علیہ السلام کی وفات میں پانچ سوہر س سے زیادہ کا عرصہ ہے۔

۲- تجربہ سے یہ بات معلوم ہے کہ زمانے کے اختلاف سے ایک ہی زبان میں فرق آ جاتا ہے' مثلاً آپ اگریزی کی چار سو برس پہلے کی زبان سانے رکھیں تواس میں اور آج کی اگریزی زبان میں بہت ہی واضح فرق پائیں گے۔ جبکہ ایک براعیسائی عالم نور تن کہتا ہے کہ توریت کے انداز بیان میں اور عمد قدیم کی باقی کتا میں جو بابل کی اسیری سے بنواسر ائیل کی رہائی کے بعد لکھی گئی ہیں ان کے انداز بیان میں کوئی قابل ذکر فرق نہیں ہے' حالا نکہ یہ بات معلوم ہے کہ موکی علیہ السلام کی وفات میں اور بابل کی اسیری سے بنواسر ائیل کی بات معلوم ہے کہ موکی علیہ السلام کی وفات میں اور بابل کی اسیری سے بنواسر ائیل کی رہائی میں تقریباً نوسوبرس کی مدت ہے' اور اسی قوریت کے اسلوب میں اور عمد قدیم کی باقی کتب کے اسلوب میں قابل ذکر فرق نہ ہونے کی وجہ سے عبر انی زبان کے انتائی ماہر باقی کتب کے اسلوب میں قابل ذکر فرق نہ ہونے کی وجہ سے عبر انی زبان کے انتائی ماہر



عالم لیوسٹرن کواس بات کا یقین ہے کہ بیرساری کتابیں ایک ہی زمانے میں لکھی گئی ہیں۔ ۷-کتاب استثناء باب ۲۷ فقرہ ۵ اور ۸ میں وار د ہے: "(۵) اور و ہیں تو خداو ندا پنے خدا کے لئے پھروں کا ایک ندنج بنانا اور لوہے کا کوئی اوزار ان پرنہ لگانا۔(۸) اور ان پھروں پراس شریعت کی سب باتیں صاف صاف لکھنا"۔

اور کتاب یشوع (یوشع بن نون) باب ۸ ' فقرہ ۳۰ اور ۳۳ میں ہے: " (۳۰) تب یشوع نے کوہ عیبال پر خداو ند اسر ائیل کے خداکیلئے ایک ند نج بنایا۔ (۳۲) اور اس نے وہاں ان بقروں پر موسیٰ کی شریعت کی جو اس نے لکھی تھی' سب بنی اسر ائیل کے سامنے ایک نقل کندہ کی "۔

ان فقرول سے معلوم ہو تاہے کہ ندنگا کا پھر اس بات کے لئے کافی تھاکہ اس پر موی کا علیہ السلام کی توریت کھی جاسکے 'حالا نکہ اگر موسیٰ علیہ السلام کی توریت کہی موجودہ توریت ہوتی جو پانچوں کتب پر ان کے موجودہ تجم کے ساتھ مشتل ہے تواہے ندنگ کے پھر پر لکھنا ممکن نہ ہو تا۔

۸- توریت میں بہت می غلطیاں ہیں اور اس کی مختلف کتابوں کے در میان بہت ہے اختلافات ہیں ،جو اس بات کی نفی کرتے ہیں کہ موجودہ توریت موسیٰ علیہ السلام کی لائی ہوئی توریت ہو می کی گئی تھی یا جے موسیٰ علیہ السلام کی طرف وحی کی گئی تھی یا جے موسیٰ علیہ السلام نے قلمبند فرمایا تھاوہ اس سے بالاتر ہے کہ اس میں غلطیاں اور اختلافات واقع ہوں۔

### كتاب يثوع (يوشع بن نون أكاحال:

توریت جو ملت بی اسرائیل کی بنیاد ہے اس کا حال جان لینے کے بعد آئے اب حضرت یوشع کی کتاب کا حال معلوم کریں جو توریت کے بعد دوسرے درجے پرہے۔ تو



واضح رہے کہ اہل کتاب کے علماء پر اب تک یقینی طور سے بیہ ظاہر نہیں ہو سکا ہے کہ اس کا مصنف کون ہے ؟ اور اس کا زمانہ تصنیف کیا ہے ؟ چنانچہ اس بارے میں ان کے پانچ اتوال ہیں :

ا - بعض کہتے ہیں کہ میہ موسیٰ علیہ السلام کے خادم یوشع بن نون کی تصنیف ہے۔ ۲ - بعض کہتے ہیں کہ میہ ہارون علیہ السلام کے صاحبزاد ہے العاذار کی تصنیف ہے۔ ۳ - بعض کہتے ہیں کہ میہ العاذار بن ہارون علیہ السلام کے صاحبزاد سے فیخاص کی تصنیف ہے۔

> ۴- بعض کہتے ہیں کہ بیہ سموئیل نبی علیہ السلام کی تصنیف ہے۔ ۵- بعض کہتے ہیں کہ بیہ بریمیاہ نبی علیہ السلام کی تصنیف ہے۔

اوریہ یاد رہے کہ حضرت بوشع اور حضرت سرمیاہ نبی علیما السلام کے در میان آٹھ صدیوں سے زیادہ کا زمانہ ہے۔ الندایہ فاش اختلاف اس بات کی بھرپور دلیل ہے کہ ان کے باس اس کتاب کی سند نہیں ہے 'بلکہ وہ محض ظن و مخمین سے بات کرتے ہیں اور یمی ظن و مخمین ان کی سند ہے۔

پھر یوشع کی کتاب میں بہت ہے ایسے فقرے ہیں جو یوشع کا کلام قطعاً نہیں ہو سکتے 'ای طرح کچھ ایسے فقرے بھی ہیں جو بتلاتے ہیں کہ اس کا لکھنے والایا تو داو دعلیہ السلام کا ہمعصر تھایاان کے بعد تھا۔ اور اس طرح کے فقرے اس بات کی مکمل دکیل ہیں کہ یہ کتاب یوشع علیہ السلام کی تصنیف نہیں ہے۔

اس کے علاوہ موجودہ توریت اور یوشع کی کتاب میں بعض احکام کے اندر صریح مخالفت اور تنا قض بھی پایا جاتا ہے۔ للذا آگر موجودہ توریت موسیٰ علیہ السلام کی تصنیف ہوتی -جیساکہ اہل کتاب کاخیال ہے - یا یوشع کی کتاب خودان کی اپنی تصنیف ہوتی تو یہ تصور نہیں



کیا جاسکتا تھاکہ یوشع توریت کی مخالفت کریں گے 'اور بعض احکام و معاملات میں اس کے منافی روبہ اپنائیں مے 'کیونکہ حضرت مویٰ کے خادم اور خلیفہ حضرت یوشع ایسے معاملات میں کیے علطی کر سکتے تھے جوخودان کی موجود گی میں پیش آئے تھے۔

اور اب جَبُّه توریت کا حال اور موی علیه السلام کے خلیفہ حضرت یوشع کی کتاب کا حال آپ کو معلوم ہو گیا تویاد رکھیں کہ عمد قدیم کی بقیہ کتا بوں کا حال ان دونوں کتا بول کے حال ہے احیما نہیں ہے 'کیونکہ ان کے اختلا فات کچھے زیادہ ہی سخت ہیں'بلکہ بعض محققین نے عمد قدیم کی <sup>ک</sup>ی ایک پوری کی پوری کتابوں کا اٹکار کر دیاہے 'اورا نہیں باطل حکایات اور جھوٹی داستان شار کیا ہے۔ کیونکہ قدماء نے قانونی کتابوں میں بہت سی جعلی کتابیں داخل کر دی تھیں 'جواصلاً مر دودومستر د تھیں۔

اور بیاس بات کی کافی ولیل ہے کہ اہل کتاب کے پاس ان کی کتابوں میں سے کسی بھی کتاب کی متصل سند نہیں یا کی جاتی 'بلکہ وہ جو کچھ کہتے ہیں محض ظن و تخمین سے کہتے ہیں اور کوئی کتاب محض کسی صاحب الهام کی طرف منسوب کردیے سے الهامی نہیں ہو جاتی۔

### اناجيل كاحال :

تمام قدیم عیسائی اور بے شار متاخرین اس بات پر متفق ہیں کہ جو انجیل متی کی طرف منسوب ہےوہ عبر انی زبان میں تھی'اور وہ عیسائی فر قول کی تحریف'اور پہلی تین صدیول تک عیسا تیوں پر گذرنے والے عظیم مصائب کے سبب ناپید ہوگئ اور اب عبر انی زبان میں انجیل متی کاجو نسخہ موجود ہے وہ بونانی ترجے سے ترجمہ کیا ہواہے 'اوراس ترجے کی مجھی ان کے پاس کو کی سند نہیں یائی جاتی 'اور نہ متر جم کے نام اور اس کے احوال ہی کا نہیں کچھ پہتہ ہے' جیسا کہ جیروم نے اس کا قرار کیا ہے۔ لیکن پیلوگ ظن و تخمین کی بنیاد پر کہتے ہیں کہ شاید فلال نے یا فلال نے اس کا ترجمہ کیا ہے 'اور معلوم ہے کہ اس قتم کے ظن و



### لتخيين سے مصنف تک کتاب کی اسناد ثابت نسیں ہوا کرتی۔

اس کے علاوہ پچاس سے زیادہ علماء کی نصوص موجود ہیں جن کااس بات پر اتفاق ہے کہ یہا گھر متی کی طرف منسوب ہے اور جو عیسا ئیوں کے زدیک پہلی اور سب سے قدیم انجیل ہو متی کی طرف منسوب ہے اور جو عیسا ئیوں کے زدیک پہلی اور سب سے قدیم انجیل ہے یہ یقینیا متی کی تصنیف نہیں ہے 'کیو نکہ عمد جدید کی ساری کتابیں تو یونانی زبان میں تکھی گئی ہیں 'اس لئے کہ قطعی دلائل میں تکھی گئی ہیں 'گر انجیل متی اور عبر انی خیا اس سے متی اور انجیل تکھنے والوں میں متی تنا وہ فتص ہے جو عبر انی زبان استعمال کرنے میں منفر دہے۔ چنانچہ اس نے اپنی انجیل عبر انی زبان میں منطور سے لئے تکھی جو حضر سے ابر اہیم اور واود علیما زبان میں فلسطین کے اندر ان عبر انی یہود کے لئے تکھی جو حضر سے ابر اہیم اور واود علیما السلام کی نسل سے کسی موعود شخص کی آمد کا انتظار کر رہے تھے۔ پھر ترجمہ کرنے والوں نے اپنی انجیل کا تجاری کی تبای نے بیان نہیں کہا ہے تہیں کہ وہ کون ہے ؟ جمال تک باتی انجیل کا ترجمہ یونانی زبان میں نمیں کیا 'بلکہ متر جم کا پنہ تہیں کہ وہ کون ہے ؟ جمال تک باتی انجیل کا تعلق ہے تو انہیں تکھی تو وہ غلط کہتا ہے۔

کا تعلق ہے تو انہیں تکھی تو وہ غلط کہتا ہے۔

محقق نورتن نے ایک صخیم کتاب تکھی ہے جس میں ثابت کیا ہے کہ توریت جعلی ہے،
موسیٰ علیہ السلام کی تعنیف نہیں ہے۔ یہ بھی ثابت کیا ہے کہ انا جیل میں بھی بہت ی
تحریفات واقع ہوئی ہیں۔ اس کتاب میں یہ بھی بتلا تا ہے کہ اسے یقین ہے کہ متی نے اپنی
انجیل عبر انی زبان میں لکھی تھی 'کیونکہ جن قدماء نے اس طرف اشارہ کیا ہے ان سب ک
بات بالا تفاق ایک ہے 'اور قدماء میں سے کسی ایک نے بھی ان کے خلاف نہیں کما ہے' اس
لئے یہ شمادت مقبول ہے' اس پر کوئی اعتر اض نہیں جو محتاج شحقیق ہو۔ بلکہ قدماء نے اس
بات کی بھی شمادت دی ہے کہ اس انجیل کا عبر انی نسخہ یہود قوم میں سے عیسائی ہونے



والوں کے پاس موجود تھا اور یہ عبر انی نسخہ جروم کے عمد تک موجود اور مستعمل رہا۔ للذا اس وقت جو انجیل متی موجود ہے یہ ترجمہ ہے جس کے مترجم کے نام اور بقیہ حالات کا تحقیق کے ساتھ پتہ نہیں۔ قدماء کی اس بات کی تقویت اس سے ہوتی ہے کہ متی حواریوں میں سے تھا اس نے حضرت مسیح علیہ السلام کے بیشتر احوال اپنی آنکھوں سے دیکھے اور اپنے کانوں سے ستے۔ للذااگر وہی اس انجیل کا مصنف ہوتا تو اس کے کلام سے کماز کم کسی ایک جگہ تو یہ ظاہر ہوتا کہ وہ اپنے چشم دیداحوال لکھ رہاہے اور وہ اپنے آپ کموں سے کماز کم کسی ایک جگہ تو یہ ظاہر ہوتا کہ وہ اپنے چشم دیداحوال لکھ رہاہے اور وہ اپنے آپ کو کسیں بھی تو مشکل کے صیغے سے تعبیر کرتا 'جیسا کہ اگلوں اور پچھلوں کی عادت رہی ہے۔

لنذابه انجیل جومتی کی طرف منسوب ہے قطعان کی تصنیف نہیں ہے۔

مانی کیز فرقے کا بڑا عالم' جرمن پروفیسر فاسٹس کتا ہے کہ یہ انجیل پوری کی پوری جھوٹ ہے 'اور اس کے پہلے وو باب مارسیونی فرقے 'ایونی فرقے 'یونی ٹیرین فرقے اور یادری ولیمس کے نزدیک الحاقی اور مردود ہیں۔

محقق نورتن نے بھی ان دونوں ابواب کا ادر اس انجیل کے بہت ہے مقامات کا انکار کیاہے۔

جیروم نے صراحت کی ہے کہ بعض متقد مین علاء کوا تجیل مرقس کے سولہویں باب میں جواس انجیل کا آخری باب ہے شک تھا'اور انجیل لو قائے پہلے اور دوسرے باب میں 'لور با کیسویں باب کے بعض فقرات میں بھی شک تھا'لورمارسیونی فرقے کے نسخے میں پہلا لور دوسرا باب سرے سے تھاہی نہیں۔

محقق نورتن کہتاہے کہ انجیل مرقس کے سولہویں باب کے فقرہ نوسے فقرہ ہیں تک تمام فقرے الحاقی ہیں 'اور یہ لکھنے والول کی فطری عادت بھی کہ وہ عبار تیں خارج کرنے کے مقابل داخل کرنے کی رغبت زیادہ رکھتے تھے۔



جمال تک یوحنا کی طرف منسوب انجیل کا تعلق ہے تو کئی امور اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ یہ عیسیٰ علیہ السلام کے شاگر دیو حناحواری کی تصنیف نہیں ہے 'وہ اموریہ ہیں :

ا-اس انجیل کے کسی بھی مقام سے یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ اس کے لکھنے ولیے نے اپنے
آنکھوں ویکھنے حالات قلمبند کئے ہیں 'یا لیسے واقعات لکھے ہیں جواس کی موجود گی میں پیش
آئے تھے 'بلکہ اس انجیل کی عبار تیں شہادت ویت ہیں کہ اس کا لکھنے والا یو حنا حواری کے
بجائے کوئی اور ہے۔ چنانچہ وہ اس انجیل کے خاتے پر باب ۲۱' فقرہ ۲۲ میں کہتا ہے:" یہ
وہی شاگر دہے جو ان باتوں کی گواہی ویتا ہے اور جس نے ان کو لکھا ہے اور ہم جانتے ہیں کہ
اس کی گواہی تجی ہے"۔

اب دیکھئے کہ لکھنے والا یو حنا کے حق میں غائب کی ضمیریں استعمال کرتا ہے 'لیکن اپنے
حق میں مشکلم کے صیغے ہے یہ کہتا ہے کہ "ہم جانتے ہیں" اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس کا
لکھنے والا یو حناحواری کے بجائے قطعاً کوئی اور ہے۔

۲-ارینیوس جودومری صدی عیسوی میں باحیات تھااس نے پولیکارپ کی شاگردی کی ہے اور سے یو حناکا شاگر در ہاہے۔ای ارینیوس کی زندگی میں ایک جماعت نے یو حناحواری کی طرف اس انجیل کی نسبت کا انکار کیا گر ارینیوس نے خاموشی اختیار کی اور انکار کرنے والوں کی تردیدنہ کی۔اس لئے آگر یہ انجیل یو حناحواری کی تصنیف ہوتی تو اس کے شاگر و پولیکارپ کو یقینا اس کا علم ہوتا اور وہ اس سے اپنے شاگر دارینیوس کو آگاہ کئے ہوتا۔ اور سے معلوم ہے کہ ارینیوس نے زبانی روایات کے حفظ میں بڑی جانفشانی سے کام لیا تھا اور پولیکارپ سے بہت چھوٹے در جہ پولیکارپ سے بہت ہو تا فیل کی تھیں جو اس ایم معاملے سے بہت چھوٹے در جہ کی ہیں۔ پھر یہی ارینیوس ہے جس نے ۲۰۰ء کے حدود میں پہلی بار متی 'مرقس اور لو قاکی



تنوں انا جیل کاذکر بھی کیا ہے ہلین اس نے بوحنا کی انجیل کاذکر نہیں کیا۔ بلکہ اس کے بعد ۲۱۲ء میں کلیمنس التحوظ ریانوس نے اس کا تذکرہ کیا ہے ، کوریہ دوسر اشخص ہے جس نے پہلی تین انجیلوں کاذکر کیا ہے ، اور پہلا شخص ہے جس نے چاروں انا جیل کاذکر کیا ہے۔ لنذا جویہ سمجھتے تھے کہ یہ انجیل بوحناحواری کی تصنیف ہے وہ اس کا اٹکار کرنے والوں کے خلاف ایک دلیل بھی نہ لا سکے اور نہ ان کیلئے ارینیوس ہی نے اس کے صحیح ہونے کی شہادت دی۔ ایک دلیل بھی نہ لا سکے اور نہ ان کیلئے ارینیوس ہی نبس کے صحیح ہونے کی شہادت دی۔ ساتھ خاص نہیں سے اور اس کی دلیل ہے ۔ اور اس کی دلیل ہے ۔ اور اس کی دلیل ہے۔ اور اس کی دلیل ہے۔ اور اس کی دلیل ہے۔

الف: بت پرست عالم سلسوس دوسری صدی عیسوی میں چیخ چیچ کریہ کہ رہا تھا کہ عیسائیوں نے تین یا چار مرتبہ اپنی انا جیل اس طرح تبدیل کر دی ہیں کہ ان کے مضامین بدل گئے ہیں۔

ب: مانی کیز فرقے کا صدر فاصل فاسٹس چو تھی صدی عیسوی میں چیخ رہا تھا کہ اسے پختہ طور پر معلوم ہے کہ اس عمد جدید کونہ مسیح نے تصنیف کیا ہے نہ حوار یول نے 'بلکہ اسے کی نامعلوم شخص نے تصنیف کر کے حوار یول اور ان کے رفقاء کی طرف منسوب کر دیا ہے 'تاکہ لوگ اسے قبول کر لیں 'اور یول اس نے عیسیٰ علیہ السلام کے پیروکارول کو دیا ہے 'تاکہ لوگ اسے قبول کر لیں 'اور یول اس نے عیسیٰ علیہ السلام کے پیروکارول کو بڑی سخت اذبت میں ڈالا ہے 'کیونکہ اس نے الی کتب تالیف کی ہیں جن میں غلطیال اور تاقضات ہیں۔

ج: استادلن نے لکھا ہے کہ انجیل یو حنا کا مصنف بلا شبہ اسکندریہ کے مدرسہ کا کوئی طالب علم ہے۔

د: محقق برطشدنید رکتا ہے کہ یہ انجیل اور ای طرح یو حنا کے تینوں خطوط 'یو حنا حواری کی تصنیف نمیں ہیں 'بلکہ یہ انجیل سمیت دوسری صدی عیسوی کی ابتداء میں لکھے



مھتے ہیں۔

ھ: مشہور محقق کرو کیس کہتاہے کہ افس کے کلیسانے اکیسواں باب ملحق کر دیاہے۔ و: الوجین فرقے نے دوسری صدی عیسوی میں اس انجیل کو اور یوحنا کی دوسری تمام تصانیف کورد کر دیا تھااور اسے یو حناحواری کی تصنیف مانے سے انکار کر دیا تھا۔

اوراب اس بحث کاخاتمہ محقق ہورن کی بات پر کر تا ہوں 'اس نے اپنی تفییر میں ذکر کیا ہے کہ کلیسا کے قدیم مورخین سے انا جیل کے زمانہ تالیف کے بارے میں جو حالات ان لوگوں تک پہنچا تے ہیں 'کیو نکہ پرانے لوگوں تک پہنچا تے ہیں 'کیو نکہ پرانے اولین مشائخ نے واہیات روا تیوں اور جھوٹی داستانوں کو بچمان کراپی کتابوں میں درج کر لیا اور جولوگ ان کے بعد آئے انہوں نے ان مشائح کی تعظیم کرتے ہوئے سب کچھ قبول کر لیا 'پھر یہ جھوٹی تجی روایتیں ایک کا تب سے دوسرے کا تب تک منتقل ہوتی رہیں ' یماں تک کہ طول زمانہ کے سبب ان کی تنقیح مشکل ہوگئی۔

ہورن نے بیہ بھی ذکر کیا ہے کہ انا جیل کے زمانہ تالیف کے بارے میں حسب ذیل سنین کا ختلاف پایا جاتا ہے۔

ا ۱۶٬۰۲۲ مین ۲۲ و ۳۸ و ۱۴ و ۳۸ و ۹۳ و ۱۲ و ۱۲ و ۹۲ و ۹۲ و ۹۲ و ۹۲ و ۱۲ و

ا نجیل مرقس : ۵۱ء 'یااس کے بعد ۲۵ء تک۔

☆انجيل لوقا:۵۳ء ۲۳٬۵۳۰ء۔

لم انجيل يوحنا: ٨٧ء ٢٩٠٤ • ١٥٠ ع و ١٩٥٠ م ٩٥٠ ع

یوں تمام عیسائیوں کے نزدیک جو چار اناجیل مقدم ہیں ان کا حال جب آپ کو معلوم ہو گیا تو یاد رکھیں کہ عمد جدید کے باقی رسائل کا حال ان اناجیل کے حال سے اچھا نہیں ہے۔



اوراس سے ہر سوجھ بوجھ رکھنے والے کے لئے ثابت ہو گیا کہ اہل کتاب کے زدیک عمد قد یم اور عمد جدیدی کتابوں میں سے کسی بھی کتاب کی متصل سند نمیں پائی جاتی۔ اوراس بناء پر اہل کتاب کے لئے اس دعویٰ کی کوئی مخبائش نمیں کہ وہ اپنی کتابوں کو وی والمام کے ذریعہ لکھی ہوئی کمیں 'کیونکہ یہ دعویٰ قطعی باطل ہے اور اس کے باطل ہونے والمام کے دلائل حسب ذیل ہیں:

الف: یہ کتابیں بے شار مقامات پر غلطیوں سے ، قصد الور بلا قصد کی گئی تح یفات سے اور معنوی اختلافات سے اس طرح پر بیں کہ علماء اہل کتاب کے لئے ان کے انکار کی کوئی معنوائش نہیں ، حتی کہ ان کے محققین و مفسرین بہت می غلطیوں اور تح یفات کو تسلیم کرنے پر مجبور ہوئے ہیں اور انہوں نے اختلافات کے بارے میں یہ بھی تسلیم کیا ہے کہ ان میں سے صرف ایک عبارت بچی ہے ، باتی سب جھوٹی اور جعلی ہیں۔ بھر انہوں نے ان اختلافات کے سلطیمیں لچر توجیمات اور بودے عذر کئے ہیں جنہیں عقل سلیم تبول نہیں اختلافات کے سلطیمیں لچر توجیمات اور بودے عذر کئے ہیں جنہیں عقل سلیم تبول نہیں کرتی ، کیونکہ الهامی کلام میں غلطیوں اور اختلافات کا واقع ہونا محال ہے ، اور جب اس میں تح یف کردی جائے تو وہ الهامی نہیں رہ جاتا۔ محقق ہورن کہتا ہے کہ "لکھنے والوں کے لئے روا تھا کہ وہ اپنے مزاح ، عادات اور فہم کے مطابق تکھیں ، اور یہ تصور نہیں کیا جاسکتا کہ ہر بات جے وہ تکھنے ہر فیصلہ جے وہ کرتے تھاس کا انہیں الهام کیا جاتا تھا"۔

ہنریادراسکاٹ کی تغییر جمع کرنے والے کہتے ہیں کہ "ضروری نہیں کہ ہر بات جو نبی نے لکھی ہووہ الهامی یا قانونی ہو"۔

برطانوی انسائیکلوپڈیا میں فدکور ہے کہ بہت سے علماء نے کہاہے کہ "کتب مقدسہ (بائبل) میں درج ہربات اور اس میں آیا ہواہر حال الهامی نہیں ہے 'اور جولوگ کہتے ہیں کہ اس میں مندر جہ ہربات الهامی ہے وہ اپنے اس دعویٰ کو آسانی سے ثابت نہیں کر سکتے "۔



علاء محققین کی لکھی ہوئی اس انسائیکلوپیڈیا میں ان کا یہ قول مذکور ہے کہ "ان کتابوں کے مؤلفین کے اقوال و افعال میں غلطیاں اور اختلا فات یائے جاتے ہیں' اور حواری ایک دوسرے کو صاحب وحی والهام نہیں سمجھتے تھے'اور قدیم عیسائیوں کا یہ عقیدہ نہیں تھاکہ حواری غلطیوں ہے محفوظ تھے 'کیونکہ ان کے افعال پر مجھی مجھی اعتراض ہوا کر تاتھا۔ اس طرح جو کتابیں حوار یوں کے شاگر دوں نے لکھی ہیں 'مثلاً انجیل مرقس 'انجیل لو قا'ان کے کالهامی ہونے کے بارے میں علماء نے تو قف کیا ہے۔ فرقہ پروٹسٹنٹ کے کبار علماء نے بھی ا قرار کیاہے کہ عمد جدید کی ہر بات الهامی نہیں ہے اور حوار یوں سے غلطیاں ہو کی ہیں "۔ ب: محقق نورتن نے اکمارن سے اس کی میہ بات نقل کی ہے کہ "عیسائی ملت کے آغاز میں احوال مسے متعلق ایک مخضر سا رسالہ تھاجس کے بارے میں کما جاسکتا ہے کہ وہی اصل انجیل تھی'جواپنے کان ہے اقوال مسے نہ سننے اور اپی آنکھ ہے احوال مسے نہ دیکھنے والے مریدوں کے لئے لکھی گئی تھی'اور یہی انجیل ان ساری انجیلوں کا مرجع تھی جو پہلی اور دوسری صدی عیسوی میں کثرت سے وجود میں آئیں اور جن میں متی مرقس اور لو قاکی الجیلیں بھی ہیں۔لیکن یہ الجیلیں ایسے لوگوں کے ہاتھ لگیں جنہوں نے ان کا نقص پورا کرنے کے لئے دوسرے احوال شامل کر دئے 'اور یوں بتدر تئ زیادتی واقع ہوتی گئی' اور ·تیجہ یہ ہواکہ سیجے احوال جھوٹے احوال کے ساتھ گڈٹم ہوکر ایک کمبی روایت میں اکٹھا ہو گئے اور اس طرح ان کی شکل مگڑ گئی ' پھریہ روایات و حکایات جیسے جیسے ایک منہ سے دوسرے منہ تک منتقل ہوتی گئیں مزید بدتر اور غیر محقق ہوتی گئیں 'یمال تک کہ دوسری صدی کے آخریا تیسری صدی کے آغازیں کلیسا مجبور ہو گیا کہ بہت می رائج اناجیل میں ہے 'جن کی تعداد ستر ہے زیادہ تھی' صرف چار انجیاوں کا انتخاب کرے ' پھر کلیسانے سے فیصلہ کیا کہ لوگ کیی الجیلیں لیں' باقی چھوڑ دیں۔ حالا نکہ اگر کلیسااصل انجیل کو الحا قات



ہے محفوظ رکھتا تولا کق شکر ہوتا ملین بہت ہے نسخوں میں الحاقات ہو جانے کی وجہ سے بیہ کام مشکل تھا' کیونکہ اب کوئی نسخہ ایبا نہیں تھاجو الحاق سے خالی ہو' یہاں تک کہ اصل اور ملحق میں تمیز د شوار ہو چکی تھی۔اسی لئے اکثر قدماء کو انا جیل کے بہت سے حصوں میں شک تھاادروہ کچھ طے نہیں کریاتے تھے۔اس زمانہ میں پریس بھی نہ تھااس لئے نسخوں کے مالکان میں سے ہر ایک اینے ننچ میں جو حکایات وروایات جاہتا تھاداخل کر لیتا تھا' پھر جب اس ننخے سے متعدد ننخ نقل ہو کر پھلتے تو یہ تحقیق د شوار ہو جاتی کہ یہ ننخہ صرف مصنف کے کلام پر مشتمل ہے یا نہیں ؟ اد ھر مر شدین وواعظین کو اس بات کی زبر دست شکایت ہوئی کہ نکھنے والوں نے اور نسخوں کے مالکان نے تصنیف کے تھوڑے ہی عرصہ بعد ان مصفات میں تح یف کر ڈالی ہے اور شیطان کے چیلوں نے بعض چیزیں نکال کر اور اپنی طرف سے بعض چیزیں بڑھا کران میں نجاست داخل کردی ہے'ادر اب کتب مقدسہ محفوظ نہیں رہ گئی ہیں 'اور ان ہے الهام کی صفت ختم ہو چکی ہے۔اور اس بات کی دلیل کہ کتب مقد سه میں تحریف کرنی اس زمانہ کے لوگوں کی پختہ عادت بن چکی تھی ہے بھی ہے کہ مصفین اپنی کتابوں کے آخر میں لعنت اور غلیظ قشمیں لکھتے تھے تاکہ کوئی شخص ان کے کلام میں تحریف نہ کرے ' لیکن یہ تحریف حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی سیرت میں بھی واقع ہوئی ادراس در جد مشہور ہوئی کہ بت پرست عالم سلسوس نے عیسائیوں پراعتراض کیا کہ ان کی الجیلیں تین چار مریتبہ 'بلکہ اس ہے بھی زیادہ مریتبہ بدلی جاچکی ہیں 'اوراس میں کو ئی تعجب کی بات نہیں کیونکہ جن میں شحقیق کی استعداد نہیں تھی انہوں نے ظہور انا جیل کے وقت ہی ہےان میں کی بیشی کااور کسی بھی لفظ کواس کے مرادف ہے بدلنے کامشغلہ اختیار کر لیا تھا' چنانچہ وہ وعظ کی عبار تیں اور حعزت عیسیٰ علیہ السلام کے حالات جیسے چاہتے تھے بدل لیا كرتے تھے۔ پھر تحريف كى يہ عادت جو يہلے طبقہ والوں نے جارى كى تھى دوسرے اور

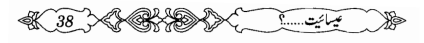


تیسرے طبقے میں بھی جاری رہی اور اس طرح پھیلی کہ دین عیسائی کے مخالفین کو بھی اس کا علم ہوگیا۔ دوسری صدی عیسوی کے آخر کے کلیمن النگزینڈریانوس نے ذکر کیاہے کہ کچھ لوگوں کی مہم ہی یہ تھی کہ انجیلوں میں تحریف کریں۔

نور تن نے اکمارن کی گزشتہ بات پر تبھرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ یہ تنماا کمارن کی رائے نہیں ہے 'بلکہ بہت ہے جر من علاء کی بھی بی رائے ہے 'اور باوجود یکہ نور تن انجیل کاوکیل صفائی ہے پھر بھی اس نے چاروں انا جیل میں ایسی سات جگہیں تفصیل ہے ذکر کی ہیں اور اعتر اف کیا ہے کہ یہ الحاتی اور تحریف کر دہ ہیں۔اس نے یہ بھی ذکر کیا ہے ذکر کی ہیں اور اعتر اف کیا ہے کہ یہ الحاتی اور تحریف کر دہ ہیں۔اس نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ معجز ات کے بیان میں جھوٹ بھی کہ مشکل ہے۔

سوال یہ ہے کہ جس کتاب میں تج اور جھوٹ گڈنڈ ہو گیا ہو کیاوہ الهامی ہو سکتی ہے؟ اور کیا اہل کتاب میں سے کسی کے لئے مخبائش باتی رہ جاتی ہے کہ وہ عهد قدیم و جدید (با ئبل) کی ساری کتابوں کے یاان میں مندرج سارے حالات کے الهامی ہونے کا دعویٰ کرے ؟

ہم مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ اصلی توریت جو موئی علیہ السلام پر ٹازل ہوئی تھی اور اصلی انجیل جو عیسیٰ علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی' دونوں محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے پہلے مفقود ہو چکی تھیں' اور جو توریت وانجیل اس وقت موجود ہیں ان کی حیثیت دو کتاب سیرت کی ہے جو صحیح اور جھوٹی روایات کا مجموعہ ہیں۔ہم یہ نہیں کہتے کہ یہ دونوں کتا ہیں محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد تک کس تحریف کے بغیر اپنی اصل حالت میں موجود تھیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد تک کسی تحریف کے بغیر اپنی اصل حالت میں موجود تھیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ظہور کے بعد اس میں تحریف کی گئی' کوئی بھی مسلمان اس کا قائل نہیں ہے۔



باقی رہے شاول پولس کے خطوط تو یہ مر دودومر فوض ہیں کیونکہ یہ محض ہم مسلمانوں کے نزدیک ان جھوٹوں میں سے ہے جو پہلی صدی عیسوی میں مسیح علیہ السلام کا دین بگاڑنے کے لئے ظاہر ہوا تھا۔ البتہ حواری جو عیسیٰ علیہ السلام کے شاگر داور مخلص سے ان کو ہم صالح مانے ہیں کیکن ان کے حق میں نبوت کا عقیدہ نہیں رکھتے اور ان کے اقوال مہارے نزدیک صالح مجتدین کے اقوال کی طرح ہیں جن میں خطاکا احتمال ہے۔ پھر قرن مال ول اور دوم میں متصل سند کا فقد ان اور اصلی انجیل کا فقد ان حواریوں کے اقوال سے امان ختم کر دیتا ہے ، خصوصاً اس لئے کہ وہ بسااو قات مسے علیہ السلام کے اقوال سے ان کی مراد صحیحہ نہیں پاتے تھے ، جیسا کہ موجودہ انجیل سے ظاہر ہے 'اور اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے کلام میں بکثرت اجمال پایا جاتا ہے۔

جمال تک مرقس اور لو قاکا تعلق ہے تووہ حوار پول میں سے نہیں ہیں 'اور کسی دلیل سے ثابت نہیں کہ وہ صاحب الهام تھے' بلکہ ایک لحظہ کے لئے بھی مسے کا دیکھناا نہیں نصیب نہ ہواتھا۔

خلاصہ بید کہ توریت ہم مسلمانوں کے نزدیک وہ آسانی کتاب ہے جو موسیٰ علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی 'اور اس نازل ہوئی تھی 'اور اس نازل ہوئی تھی 'اور اس میں جو بچھ تھاوہ اللہ تعالیٰ کی وحی تھی 'جس میں کی بیشی کر کے پاکسی کلمے کو دوسرے سے بدل کر تحریف کرنی جائز نہ تھی' چنانچہ سورۃ البقرہ: ۵۸ 'ہود: ۱۱' المؤمنون: ۲۹' الفرقان: ۲۵ میں اللہ تعالیٰ کاارشادہ: الفرقان: ۲۵ میں اللہ تعالیٰ کاارشادہ:

﴿ وَلَقَدُ التَّيْمُنَا مُوسَى الكِتْبَ ﴾ يقينانهم ن موئ كوكتاب عطاك ـ

اور سورة المائده: ٢ معلق الله تعالى على عليه السلام على متعلق الله تعالى كا

www.sirat-e-mustageem.com



ارشادے:

﴿ وَاتَّيْنَهُ الْإِنْجِيلُ ﴾

ہم نے ان کوانجیل عطاکی۔

اور سوره مريم: ٢٠٠٠ ميس عيسلى عليه السلام كى زبانى الله تعالى ارشاد فرماتا ب:

﴿ الْمُعْنِى الْكِيْبُ ﴾

الله نے مجھے کتاب عطاکی۔

اور سورة البقره: ٣٦ ااور سورة آل عمر ان: ٨٨ مين الله تعالى كاار شاد به:

﴿ وَمَآ أَوۡقِ مُوۡسٰى وَعِیۡسٰی ﴾

اور جو چیز مو کی اور عیسیٰ کو دی گئی ( یعنی توریت اور انجیل )

لنذاب تواریخ در سائل جو عمد قدیم و جدید (با کبل) کے ضمن میں مدون ہیں اور اب
کتاب مقد س کے نام سے معروف ہیں ہے وہ توریت وانجیل نہیں ہیں جو قرآن کریم میں
ند کور ہیں 'اور ان کو صحح اور المامی تسلیم کرنا بھی ضروری نہیں ہے 'بلکہ عمد قدیم و جدید
(با کبل) کی ساری کتابوں کا حکم ہے ہے کہ ان کی جس روایت کی تقدیق قرآن کریم کرد ہے
وہ ہمارے نزدیک بقینا مقبول ہے اور ہم کسی تردد کے بغیر اس کو بچ ما نیں گے 'اور جس
روایت کی قرآن کریم تکذیب کردے وہ ہمارے نزدیک بقینا مردود ہے اور ہم کسی تردد
کے بغیر اس کو جھوٹ ما نیں گے 'اور اگر قرآن نے تقدیق و تکذیب سے خاموثی اختیار کی
ہے توہم بھی خاموش رہیں گے 'لینی نہ تقدیق کریں گے نہ جھٹلا کیں گے۔
ہے توہم بھی خاموش رہیں گے 'لینی نہ تقدیق کریں گے نہ جھٹلا کیں گے۔

سورة المائده أيت ٨ ميس الله تعالى كالرشادي:

﴿ وَٱنْزَلْنَأَ اِلَيْكَ الكِينَ بِالْحَقِّ مُصَدِّ قَالِمَ ابَيْنَ يَدَبُهِ مِنَ الْكِتْبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾



ہم نے آپ پر حق کے ساتھ کتاب نازل کی 'جو اپنے سے پہلی کتاب کی تقدیق کرتی ہے اور اس پر نگہبان ہے۔

پس قر آن کر یم اینے سے پہلی کتابول کا نگران و محافظ ہے 'ان میں جو حق ہے اسے ظاہر
کر تا اور اس کی تائید کر تاہے 'اور ان میں جو باطل ہے اسے کھولی کر اس کی تر دید کر تاہے۔
اور جن علائے اسلام نے توریت وانجیل کارد کیا ہے اور ان میں موجود کذب و تحریف
کی وضاحت کی ہے ان کا مقصود اس توریت وانجیل کارد نہیں ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے
حضر ت موی اور حضر ت عیسیٰ علیہا اسلام پر نازل کی گئی تھیں 'بلکہ ان کا مقصود ان نوشتوں
اور تواری خوسیر کی تردید ہے جو عہد قدیم و جدید (بائبل) کی کتابوں میں کئی صدیوں کے
اندر جمع کی گئیں اور پھر سمجھ لیا گیا کہ یہ وجی و الہام سے لکھی گئی ہیں۔ ان کے متعلق اللہ

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِيْنَ يَكْتُبُونَ الكِتْبَ بِأَيْدِيُهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ لِمَنَامِنُ عِنُدِاللَّهِ لِيَشُّ تَرُوُالِهِ ثَمَنَا قِلِيُلِا فَوَيْلٌ لَهُمُ مِّمَّا كَتَبَتُ أَيْدِيُهِمُ وَوَيُلٌ لَّهُمُ فِيمَّا يَكُدِيبُونَ ﴾

تعالیٰ نے سور و بقرہ آیت ۹ کے میں فرمایا ہے:

تباہی ہے ان لوگوں کے لئے جواپنے ہاتھ سے کتاب کھتے ہیں پھر کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس سے ہے ' تاکہ اس کے عوض تھوڑی قیمت خریدیں' پس ان کے لئے تباہی ہے جو کچھ ان کے ہاتھوں نے کھھاس کی وجہ سے 'اور ان کے لئے تباہی ہے جو کچھ سے کماتے ہیں اس کی وجہ سے۔

نیزتمام اہل اسلام کا جماع ہے کہ حقیقی توریت وہ ہے جے موسیٰ علیہ السلام نے اللہ کی وی سے پڑھا تھا'اور وی سے پڑھا تھا'اور وی سے پڑھا تھا'اور میں سے پڑھا تھا'اور میں میں وقت عہد قدیم وجدید (بائبل) کے نام سے مشتہر ہے یہ وہ کتاب نہیں ہے جس کا ذکر قرآن کریم میں آیا ہے'کیونکہ اس وقت توریت کے تین مختلف نسخے ہیں'اور

### www.sirat-e-mustageem.com



انجیل کے چار مختلف ننے ہیں۔ حالا نکہ اللہ نے موسیٰ علیہ السلام پر صرف ایک توریت اور عیسیٰ علیہ السلام پر صرف ایک انجیل اتاری مقی۔ للذاجو شخص قرآن میں ذکر کردہ توریت وانجیل کا انکار کردے تو وہ تو کا فر اور ملت اسلام سے خارج ہے 'لیکن جو شخص عہد قد یم و جدید یا کتاب مقدس (با نبل) میں موجود جھوٹی داستانوں اور اللہ تعالیٰ اور اس کے انہیائے کرام پر گھڑی ہوئی روایتوں کا انکار کردے وہ نہ کا فرہے نہ ملت اسلام سے خارج ہے 'بلکہ یہ انکار اور ان کتابوں میں موجود تحریف و کذب کا اظہار علمائے اسلام کا فرض ہے 'تاکہ یہ انکار اور ان کتابوں میں موجود تحریف و کذب کا اظہار علمائے اسلام کا فرض ہے 'تاکہ الوہیت و نبوت کی بارگاہ کو ایسی باتوں سے بری کیا جاسکے جو اللہ تعالیٰ کے جلال اور انہیاء کی عصمت کے لائق نہیں ہیں۔

خلاصہ بیہ کہ توریت کے بیہ تینوں نسخے باہم مختلف ہیں 'ان میں غلطیاں 'اختلا فات اور تناقضات ہیں۔ پھران میں موک علیہ السلام کی موت اور سر زمین مواب میں ان کے دفن کئے جانے کا قصہ بھی ند کورہے۔اس لئے ہمیں یقین ہے کہ بیہ صحیح اور موک علیہ السلام پر اتری ہوئی توریت نہیں ہے۔

ای طرح یہ چاروں انا جیل بھی باہم مختلف ہیں 'ان میں غلطیاں 'اختلا فات اور تناقضات ہیں۔ پھر ان میں عیسا ئیوں کے حسب خیال مسیح علیہ السلام کو سولی دی جانے کا قصہ بھی فد کور ہے 'اور بتایا گیا ہے کہ فلان دن انہیں سولی دی گئی اور ان کی و فات ہوئی اور وہ قبر میں دفن کئے گئے۔ اس لئے ہمیں یقین ہے کہ یہ صبح اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام پراتری ہوئی انجیل نہیں ہے۔



# فصل سوم

اس بیان میں کہ بیہ کما بیں اختلافات 'غلطیوں اور تحریفات سے بھری پڑی ہیں پہلی قتم

بعض اختلا فات كابيان

ا-بنیایین کی اولاد کے نامول اور ال کی تعداد میں اختلاف:

كتاب تواريخ اول باب، فقره ٢ ميس ب:

"بنی میسمن به مین: بالع اور بکر اور ید یعیل به مینون"\_

اور تواریخ اول ہی کے باب ۸ 'فقرہ ا ۲ میں ہے:

"اور بنیمن سے اس کا پہلوٹھا بالع پیدا ہوا' دوسرا اشبیل' تیسرا اخرخ' چوتھا نوحہ اور پانچوال رفا"۔

اور کتاب پیدائش'باب۲۴، فقره۲۱میں ہے:

"اور بنی بیمین میه بین : بالع اور بکر اور اشبیل اور جیرااور نعمان اخی (ایکی)اور روس ، مقیم اور حفیم اور ارد"۔

دیکھئے 'پہلی نص کے مطابق بنیا مین کی اولاد تین ہیں 'اور دوسری نص کے مطابق پانچ۔ یہ
دونوں نصوص نام اور تعداد دونوں میں مختلف ہیں ' صرف بالع کے نام پر دونوں کا اتفاق
ہے۔ پھر اولاد کی یہ تعداد تیسری نص کے مطابق دس ہے اور یہ نص سابقہ دونوں نص سے
نام اور تعداد دونوں میں مختلف ہے 'پہلی نص سے اس کا انفاق ہرف دونا فمول میں ہے 'اور
دوسری نص سے بھی اس کا اتفاق دوہی ناموں میں ہے 'اور متیوں نص باہم صرف بالع ہی
کے نام پر متفق ہیں۔



چونکہ پہلی اور دوسری نص ایک ہی کتاب کی ہیں اس لئے ایک ہی مصنف عزرا کے کلام ہیں اختلاف و تنا قض عزرا کی کتاب کلام ہیں اختلاف و تنا قض عزرا کی کتھی ہوئی کتاب تواریخ کے در میان اور کتاب پیدائش کے در میان بھی ہے۔ اہل کتاب علاء اس اختلاف و تنا قض کے بارے میں حیر ت زدہ ہیں اور مجبور ہو کر عزرا کی طرف غلطی منسوب کررہے تنا قض کے بارے میں حیر ت زدہ ہیں اور ات سے عزرانے نقل کیا تھاوہ نا قص تھے 'اس کے دہ ہیؤں اور پوتوں میں تمیزنہ کر سکے "۔

۲- بنی اسرائیل اور یموداه کے اشکریوں کی تعداد میں اختلاف:

كتاب سموكيل دوم 'باب ٢٠٠٠ فقر ٩٥ ميس به :

"اور ہو آب نے مر دم شاری کی تعداد باد شاہ کو دی'سواسر ائیل میں آٹھ لا کھ بهادر مر د نکلے'جو شمشیر زن تھے'اور یہوداہ کے مر دیانچ لا کھ نکلے"۔

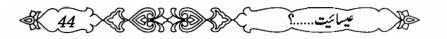
اور کتاب توار تخاول 'باب۲۱ فقره ۵میس بے:

"اور یو آب نے لوگوں کے شار کی میزان داود کو بتائی'اور سب اسر ائیلی گیارہ لا کھ شمشیر زن مر د'اور یہوداہ چار لا کھ ستر ہزار شمشیر زن مر دیتھ"۔

بہلی نص کے مطابق اسر ائیلی فوجیوں کی تعداد آٹھ لا کھ اور یہوداہ کی پانچے لا کھ تھی' لیکن دوسری نص کے مطابق اسر ائیلی فوجیوں کی تعداد گیارہ لا کھ اور یہوداہ کی چار لا کھ ستر ہزار تھی۔

یعنی دونوں نص کے در میان اسر ائیلی فوجیوں کی تعداد میں تین لاکھ کااور یدوداہ کے فوجیوں کی تعداد میں تین لاکھ کااور یدوداہ کے فوجیوں کی تعداد میں تمیں ہزار کا فرق ہے۔ آدم کلارک نے اپنی تفییر میں اعتراف کیا ہے کہ ان دونوں میں سے صحیح نص کی تعیین مشکل ہے کیونکہ کتب تواریخ میں بہت زیادہ تحریف تحریف سے کہ تحریف کے لئے اجتماد کرنا فضول ہے ' بہتر یہ ہے کہ تحریف

### www.sirat-e-mustageem.com



تشلیم کر لی جائے' کیونکہ اس کے انکار کی قدرت نہیں'اور اس لئے بھی کہ ناقلین صاحب الهام نہ تھے۔

٣-غيب بين جاد كى خبر مين اختلاف:

كتاب سموكيل دوم 'باب ۲۴' فقره ۱۳ اميس بـ :

"سوجاد نے داود کے پاس جاکر اس کو یہ بتایا اور اس سے یہ پوچھا: کیا تیرے ملک میں سات برس قحط رہے' یا تو تین مہینے تک اپنے دشمنوں سے بھاگتا پھرے اور وہ تجھے رگیدیں"۔

اور کتاب تواریخاول 'باب۲۱ نقره۱۱٬۲۱میس بے:

"سو جاد نے داود کے پاس آگر اس سے کہا : خداد ندیوں فرما تاہے کہ تو جے چاہے اسے چن لے 'یا تو قحط کے تین برس' یا اپنے دشمنوں کے آگے تین مہینے تک ہلاک ہوتے رہنا' ایسے حال میں کہ تیرے دشمنوں کی تلوار تجھ پروار کرتی رہے "۔

آدم کلارک کہتاہے کہ تواری کی نص بلاشبہ صحیح ہے اور یونانی نننے کے موافق ہے۔

۴- بادشاه اخزیاه کی تخت نشینی کی عمر میں اختلاف :

كتاب سلاطين دوم باب ٨ 'فقره٢٦ميس ب :

"اخزیاہ بائیس برس کا تھاجب وہ سلطنت کرنے لگااور اس نے بر ملیم میں ایک برس سلطنت کی "۔

اور کتاب تواریخ دوم 'باب۲۲ 'فقره۲ میں ہے:

### www.sirat-e-mustageem.com



"افزیاہ بیالیس برس کا تھاجب وہ سلطنت کرنے لگااور اس نے بر محیلیم میں ایک برس سلطنت کی"۔ سلطنت کی "۔

ان دونوں عبار توں میں بیس برس کا فرق ہے 'اور کوئی شک نہیں کہ دوسری عبارت غلط ہے 'کیونکہ اس کا باپ یمورام (تواریخ ووم 'باب ۲۱ 'فقرہ ۲۰ 'اور باب ۲۲ 'فقرہ ۲۱ کے مطابق) چالیس سال کی عمر میں انقال کر گیا تھا'اور باپ کے انقال کرتے ہی اخزیاہ نے سلطنت کی باگ ڈور سنبھال لی تھی۔ للذااگر دوسری عبارت غلط نہ ہو تو لازم آئے گا کہ اخزیاہ اپنے باپ سے دوسال بوا تھا'اور یہ انتائی محال بات ہے۔ چنانچہ آدم کلارک 'ہورن' ہنری اور اسکاٹ نے اپنی تفییروں میں اقرار کیا ہے کہ یہ اختلاف کا تب کی غلطی سے واقع ہوا ہے۔

۵- باد شاه یهویا کین کی تخت نشینی کی عمر میں اختلاف:

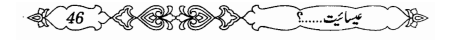
كتاب سلاطين دوم 'باب ٢٠ 'فقره ٨ '٩ ميس ب :

"اور یہویا کین جب سلطنت کرنے لگا تو اٹھارہ برس کا تھا اور بر مملم میں اس نے تین مینے سلطنت کی ....اس نے بھی خداوند کی نظر میں بدی کی "۔

اور کتاب تواریخ دوم 'باب ۷ ۳ 'فقرہ ۹ میں ہے:

"یہویا کین آٹھ برس کا تھا جب وہ سلطنت کرنے لگا اور اس نے تین مہینے دس دن میلیم میں سلطنت کی اور اس نے وہی کیاجو خداو ند کی نظر میں برا تھا"۔

ان دونوں عبار توں میں دس سال کا اختلاف ہے۔ اہل کتاب مفسرین کو اقرار ہے کہ دوسری عبارت یقیناً غلط ہے 'کیونکہ اس کی حکمر انی کی مدت صرف تین ماہ تھی 'اس کے بعد وہ قید ہو کر بابل گیا اور قید میں اس کی بیویاں نبھی اس کے ساتھ تھیں 'اوریہ عادت کے خلاف ہے کہ آٹھ سال کے بیچے کی بیویاں ہوں 'اور شرع کے خلاف ہے کہ اس قتم کے



یے کے بارے میں کماجائے کہ "اس نے خداوند کی نظر میں بدی کی"۔اس لئے محقق آدم کلارک نے کہا کہ "اس کتاب کا یہ مقام تحریف شدہ ہے"۔

۲-جن لوگوں کو داود کے ایک ہمادر نے نیزے سے ایک ہی وقت میں قتل کیا تھاان کی تعداد میں اختلاف ; تعداد میں اختلاف ;

كتاب سموكيل دوم 'باب٢٣' فقره ٨ ميس ب :

".....(<sup>()</sup>جس سے آٹھ سوا کیک ہی دنت میں مقتول ہوئے"۔

اور کتاب تواریخ اول 'باب ۱۱ ' فقر ه ۱۱ میں ہے:

"اس نے تین سو پر اپنا بھالا چلایا 'اور ان کو ایک ہی وقت میں قتل کیا"۔

ان دونوں نصوں میں پانچ سومقتولین کا اختلاف ہے۔ آدم کلارک اور ڈاکٹر کن کاٹ کتے ہیں کہ "اس فقرے میں تین بھاری تحریفات ہیں"۔

2- سفینہ نوح علیہ السلام میں جو پر ندے اور چوپائے گئے ان کی تعداد میں تلاف:

كتاب پيدائش باب٢٠ فقره١٩٠ ٢٠٠ مير ٢٠

"اور جانوروں کی ہر قتم میں ہے دو 'وداپنے ساتھ کشتی میں لے لینا کہ وہ تیرے ساتھ جیتے بچیں 'وہ نرومادہ ہوں'اور پر ندوں کی ہر قتم میں سے اور چر ندوں کی ہر قتم میں سے اور زمین پررینگنے والوں کی ہر قتم میں ہے دودو تیرے پاس آئیں' تاکہ وہ جیتے بچیں "۔

اور کتاب پیدائش،ی کے باب ک فقرہ ۸ 'و میں ہے:

ا۔ يمال عربي ميں يه عبارت بھي ہے كه "اس في آٹھ سو پر اپنا نيزه چلايا" مگر اردد نسخه ميں يه عبارت نسيں ہے (مترجم)



"اور پاک جانورول میں سے اور ان جانورول میں سے جوپاک نہیں اور پر ندول میں سے اور زمین پر کے ہر رینگنے والے جاندار میں سے دو' دو نراور مادہ کشتی میں نوح کے پاس گئے' جیسا خدانے نوح کو تھم دیا تھا"۔

لکین ای کتاب پیدائش کے باب ۷ 'فقرہ ۲ " میں ہے:

" کل پاک جانوروں میں سے سات سات نر اور ان کی مادہ 'اور ان میں سے جو پاک نہیں ہیں دود و نر اور ان کی مادہ اپنے ساتھ لے لینا'اور ہوا کے پر ندوں میں سے بھی سات سات نر اور مادہ لینا تاکہ زمین پر ان کی نسل باقی رہے"۔

یہ ایک ہی کتاب کی تین نصوص ہیں 'پہلی اور دوسری نص سے سمجھا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نوح علیہ السلام کو تمام جانوروں 'پر ندوں اور زمین پررینگنے والے جانداروں میں سے دو' دونر اور مادہ کواپنے ساتھ کشتی میں لینے کا تھم دیا تھااور نوح علیہ السلام نے اس تھم کی تقمیل کی۔

کیکن تیسری نص سے بیسمجھاجا تاہے کہ اللہ تعالیٰ نے نوح علیہ السلام کو بیہ تھم دیا تھا کہ وہ اپنے ساتھ کشتی میں تمام پاک جانوروں اور تمام پر ندوں کے سات سات جوڑے لیں' اور جو جانور پاک نہیں ہیں صرف ان کے دودو جوڑے لیں۔

غرض پہلی اور دوسری نص میں سات کا ذکر نہیں ہے' بلکہ بیہ دونوں نص سب کے سلسلے میں دو دو کے ذکر پر متفق ہیں' جبکہ تیسری نص میں دو دو کی پابندی صرف ناپاک جانوروں کے لئے ہے'اور چڑیوں اور باقی جانوروں میں سے سات سات جوڑے لینے کا تھم ہے۔للذامیہ نص پہلی دونصوں سے عمراتی ہے اور بیہ بڑاز بردست اختلاف ہے۔

۸- حضرت داود علیه السلام کے گرفتار کردہ قید یوں کی تعداد میں اختلاف:

كتاب سموكيل دوم 'باب ٨' فقره ١٩ ميس ب :



"اور داو د نے اس کے ایک ہزار سات سوسوار اور بیں ہزار پیادے بکڑ لئے "۔

اور کتاب تواریخ اول 'باب ۱۸ فقره ۲ میں ہے:

"اور داو دیے اس ہے ایک ہز اررتھ اور سات ہز ار سوار اور بیس ہز ار پیادے لیے "۔ ان دونوں نصوص کے در میان دوسری نص میں ایک ہز ار رتھوں اور پانچ ہز ار تین سو سوار وں کے اضافے کااختلاف ہے۔

9۔ حضرت داود علیہ السلام نے ارام کے جن لوگوں کو قتل کیا ان کی تعداد میں اختلاف:

کتاب سمو کیل دوم' باب ۱۰' فقرہ ۱۸ میں ہے:"اور داود نے ارامیوں کے سات سو رتھوں کے آدمی اور چالیس ہزار سوار قتل کر ڈالے"۔

اور کتاب توار تخ اول 'باب ۱۹ فقره ۱۸ میں بے:

"اور داود نے ارامیوں کے سات ہزار رتھوں کے سواروں اور چالیس ہزار بیادے کو ارا"۔

ان دونوں نصوص کے در میان' دوسری نص میں چھ ہزار تین سورتھوں کے اضافے کا اختلاف ہے۔

۱۰ حضرت سلیمان علیه السلام کے گھوڑوں کے تعان کی تعداد میں اختلاف:

كتاب سلاطين اول 'باب م 'فقره ٢٦ يس ب:

"اور سلیمان کے ہاں اس کے رتھوں کے لئے چالیس ہزار تھان اور بارہ ہزار سوار تھے"۔ اور کتاب تواریخ دوم' باب، فقرہ ۲۵ میں ہے:

"اور سلیمان کے پاس گھوڑوں اور رتھوں کے لئے چار ہزار تھان اور بارہ ہزار سوار تھے"۔



ان دونوں نصوص کے درمیان 'پہلی نص میں چھتیں ہزار تھانوں کے اضافے کا اختلاف ہے۔ مفسر آدم کلارک کہتاہے: "بہتر ہے کہ ہم تعداد میں تحریف واقع ہونے کا اقرار کرلیں"۔

١١- مسيح عليه السلام ك نسب كي بيان مين اختلاف:

مسے علیہ السلام کانسب انجیل متی 'باب ا' فقرہ اتا کا میں 'اور انجیل لو قا'باب ۳' فقرہ سکت علیہ السلام کانسب انجیل متی 'باب دونوں کے نقابل سے چھے زبر دست اختلافات سامنے آتے ہیں 'جو یہ ہیں :

الف : انجیل متی'باب ا' فقرہ ۱۲ میں ہے کہ حضرت مسے کی والدہ حضرت مریم کا شوہر پوسف بن بیعقوب تھا۔ اور انجیل لو قا'باب ۳' فقرہ ۲۳ میں ہے کہ وہ یوسف بن ہالی تھا۔

ب: النجيل متى 'باب ا' فقره 7 ميں ہے ' حضرت مسيح ' حضرت سليمان بن داود عليم السلام كى نسل ہے ہيں 'ليكن النجيل لو قا'باب ۳ ' فقر ه ۳ ميں ہے كہ وہ نا ثان بن داود عليہ السلام كى نسل ہے ہيں۔

ج: انجیل متی 'باب ا' فقرہ ۲ تا ۱۱ ہے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت مسے علیہ السلام کے اجداد 'حضرت داود سے بیں 'لیکن انجیل اجداد 'حضرت داود سے بیں 'لیکن انجیل لو قا'باب ۳ 'فقرہ ۲ تا ۳ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت داود علیہ السلام اور ان کے صاحبزادے نا ٹال کے علاوہ باقی لوگ نہ بادشاہ تھے نہ مشہور۔

د: انجیل متی 'باب ا' فقرہ ۱۲ میں ہے کہ سالتی ایل ' یکو نیاہ کا بیٹا تھا۔ اور انجیل لو قا'باب س' فقرہ ۲۷ میں ہے کہ سالتی ایل 'نیری کا بیٹا تھا۔

ھ : انجیل متی 'باب ا' فقرہ ۳ امیں ہے کہ زربابل کے بیٹے کا نام ابیود تھااور انجیل لو قا' باب ۳ 'فقرہ ۲ ۲ میں ہے کہ زربابل کے بیٹے کا نام ریبا تھا۔



بھر جیرت ہے کہ توار تخاول'باب ۳'فقرہ ۱۹میں ذربابل کے بیٹوں کے نام درج ہیں' گمران میں نہ اہیںود ہے نہ رہیا۔

و: النجيل متي'باب ا' فقرہ ٢ تا ١٤ ميں جو نسب مذكور ہے اس ميں حضرت داود اور حضرت مسے عليماالسلام كے در ميان چھبيں پشتى ہيں اليكن انجيل لو قا'باب٣' فقرہ٣٢ تا ٣١ ميں اس نسب كے اندر داود اور مسے عليماالسلام كے در ميان اكتاليس پشتى ہيں۔

عیمائی علاء اور قدیم محققین تیسری صدی ہے جب ہے یہ دونوں انجیلیں مشتہر ہوئی ہیں'اس اختلاف پر جیرت زدہ ہیں اور اس کا ازالہ نہیں کر سکے ہیں' بلکہ یہ آس لگائے بیٹھے ہیں کہ وفت گذرنے کے ساتھ ساتھ یہ اختلاف مٹ جائے گا۔ لیکن یہ امید برنہ آئی' چنانچہ نسب کا یہ اختلاف اب تک موجود ہے اور متاخرین کو بھی جیرت میں ڈالے ہوئے ہے۔

۱۲- حضرت مسیح نے جن لو گوں کو شفا دیان کی تعداد میں اختلاف :

انجیل متی' باب ۲۰' فقرہ ۲۹ تا ۳۴ میں دو اندھوں کا واقعہ مذکور ہے' میں اس کے بعض فقر ہے نقل کرنے پراکتفاکر تاہوں :

"(۲۹)ادر جب دہ مریح سے نکل رہے تھے ایک بڑی بھیڑاس کے پیچھے ہولی۔(۳۰) اور دیکھو دواند ھوں نے جو راہ کے کنارے بیٹھے تھے.....(۳۴)یسوع کوتر س آیا'اور اس نے ان کی آنکھوں کو چھوا اور وہ فورابینا ہو گئے اور اس کے پیچھے ہو لئے "۔

اسی انجیل متی 'باب ۸ 'فقر ه ۲۸ تا ۳ میں دو بدروح والوں کا قصہ نہ کور ہے 'میں اس کا بتدائی فقر ہ نقل کر تا ہوں: (فقر ه ۲۸)"جب وہ اس پار گدرینیوں کے ملک میں پہنچا تو دو آدمی جن میں بدروحیں تھیں قبروں سے نکل کر اس سے ملے 'وہ ایسے تند مزاج تھے کہ کوئی اس راستہ سے گذر نہیں سکتا تھا"۔



انجیل متی کی ان دونوں نصوص میں بہ بات صاف ہے کہ بیہ دو اندھے اور دو بدروح لے تھے۔

پہلا قصہ بعینہ انجیل مرقس'باب ۱۰ نقرہ ۲۲ ۵۲۲ میں ند کورہے' مگراس میں یہ بیان کیا گیاہے کہ راستہ پر بیٹے اموا ایک ہی اندھاتھا'جس کانام برتمائی تھا۔

اور دوسرا قصہ بعینہ انجیل مرقس 'باب ۵' فقرہ اتا۲۰ 'اور انجیل لو قا'باب ۸' فقرہ ۲۶ تا ۳۹ میں ند کور ہے 'اور ان میں بیہ بتایا گیا ہے کہ جو بدروح والا حضرت مسیح سے ملا تھا وہ ایک ہی تھا۔

۱۳- بارہ شاگر دول کے لئے حضرت مسیح کی وصیت میں جس لا تھی کاذ کرہے اس میں اختلاف :

الجيل متى 'باب ١٠ نقره ٩ ٠ ١ ميں ہے :

"نەسونااپنے نمر بند میں رکھنانہ چاندی نہ پیپے 'راستہ کے لئے نہ جھولی لینانہ دودو کرتے ' نہ جو تیاں نہ لا تھی"۔

اس طرح الجيل او قا اب ٩ فقره ٣ مي ب

"اور ان ہے کما کہ راہ کے لئے کچھ نہ لینا' نہ لا تھی' نہ جھولی' نہ روٹی' نہ روپیہ' نہ دو دو کرتے رکھنا"۔

لیکن انجیل مرقس باب ۲' نقره ۹'۸ میں ہے: "اور تھم دیا کہ راستہ کے لئے لا تھی کے سوا کچھ نہ لو'ندروٹی نہ جھولی'نہ اپنے کمر بند میں پینے' گرجو تیاں پہنو'اور دو کرتے نہ پہنو"۔ یہ تمین نصوص ہیں' پہلی اور دوسر ی نص بتاتی ہے کہ جب عیسیٰ علیہ السلام نے اپنے بارہ حواریوں کو بھیجا توانمیں اپنے ساتھ کوئی بھی چیز لے جانے سے منع کردیا' یمال تک کہ راستے کے لئے لا تھی بھی نمیں۔

#### www.sirat-e-mustageem.com



جبکہ تیسری نص بتاتی ہے کہ انہوں نے رائے کے لئے صرف لا تھی لے جانے کی اجازت دی۔

۱۴- حفرت مسے کی اپنے لئے گوای میں اختلاف:

الجيل يوحنا'باب ۵' فقره ۳۱ ميں حضرت مسيح كا قول ہے:

"اگرييس خوداني گواني دول توميري گواني کچي نهيس" ـ

لیکن اسی انجیل یو حناکے باب ۸ 'فقرہ ۱۳ میں حضرت مسیح کا قول ہے :

"اگرچہ میں اپنی گواہی آپ دیتا ہوں تو بھی میری گواہی تجی ہے "۔

پہلی نص کامفادیہ ہے کہ حضرت مسے کی اپنے لئے گواہی قابل قبول نہیں 'اور دوسر' ی نص کامفادیہ ہے کہ حضرت مسے کی اپنے لئے گواہی بھی قبول کرنی ضروری ہے۔

۵ ا-صلیب کوصلیب کی جگه تک لے جانے والے کے بارے میں اختلاف:

انجیل متی'باب۲'فقرہ۳۲میں ہے:

"جب باہر آئے توانہوں نے شمعون نام ایک کرینی آدمی کوپاکراسے بیگار میں پکڑا کہ اس . کی صلیب اٹھائے"۔

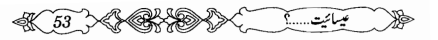
اورانجیل لو قا'باب۲۳' فقره۲۲'میں ہے :

"اور جب اس کو لئے جاتے تھے توانہوں نے شمعون نام ایک کرینی کو جو دیمات سے آتا تھا پکڑ کر صلیب اس پر لادی کہ بیوع کے بیچھے بیچھے لے چلے"۔

اورانجیل بوحنا'باب، ۱۹ 'فقرہ کامیں ہے:

" پس وہ یسوع کولے گئے اور وہ اپنی صلیب آپ اٹھائے ہوئے اس جگہ تک باہر گیا جو کھوپڑی کی جگہ کہلاتی ہے 'جس کاتر جمہ عبر انی میں گلگتاہے"۔

یہ تین نصوص ہیں' پہلی اور دوسر می نص جو متی اور لو قاکی ہیں بتاتی ہیں کہ صلیب لے



جانے والا شمعون کرین تھا' جبکہ تیسری نص جو یو حناک ہے بتاتی ہے کہ حضرت مسے خود صلیب اٹھا کرلے گئے۔

١٦- حضرت مسيح صلح كرانوالے تصياس كے بر عكس تھ :

الجیل متی 'باب۵' نقره ۹ میں ہے:

"مبارک ہیںوہ جو صلح کراتے ہیں 'کیونکہ وہ خدا کے بیٹے کہلا کیں گے "۔

اورانجیل او قا'باب ۹ ، فقره ۵ ۲ میں بے:

" کیونکہ ابن آدم لوگوں کی جان برباد کرنے نہیں بلکہ بچائے آیا"۔

ليكن انجيل متى 'باب١٠ فقره٣٣ ميس ب:

" یہ نہ مجھو کہ میں زمین پرصلح کرانے آیا ہوں' صلح کرانے نہیں بلکہ تلوار چلوانے آیا وں"۔

اور الجيل او قا'باب ١٢' فقره ٩ م اور ٥١ ميس إ :

"(۴۹) میں زمین پر آگ بھڑ کانے آیا ہوں'اور اگر لگ چکی ہو تومیں کیا ہی خوش ہو تا۔ (۵۱) کیا تم گمان کرتے ہو کہ میں زمین پر صلح کرانے آیا ہوں ؟ میں تم سے کہتا ہوں کہ نہیں'بلکہ جدائی کرانے"۔

اختلاف واضح ہے 'پہلی اور دوسری نص میں "مبارک" کمہ کر صلح کرانے والول کی تعریف کی ہے اور یہ بتایا ہے کہ وہ لوگول کو برباد کرنے نہیں بلکہ بچانے آئے ہیں 'جبکہ تعریف کی ہے اور اس کا برعکس ثابت تیسری اور چو تھی نص میں اپنے آپ سے صلح کرانے کی نفی کی ہے اور اس کا برعکس ثابت کرتے ہوئے بتایا ہے کہ وہ تلوار لے کر آگ بھڑکانے اور جدائی ڈالنے آئے تھے۔

اس سے لازم آتا ہے کہ علی علیہ السلام بچانے نہیں 'بلکہ برباد کرنے آئے تھے 'اور وہ ان لوگوں میں سے نہیں ہیں جن کے متعلق کما گیا ہے کہ "مبارک ہیں وہ جوصلے کراتے ہیں"۔



# دوسری فشم

### بعض غلطيول كابيان

یہ غلطیاں گذشتہ اختلافات کے علاوہ ہیں کیونکہ اختلافات مختلف ننخوں ان کے ترجموں اور ابواب کے در میان تقابل سے اخذ کئے جاتے ہیں 'جبکہ غلطیاں امر واقعہ یا عقل یا عرف یا تاریخ یا علم ریاضیات یا کسی بھی دوسر سے علم کے مطابق - محققین کے بقول - نہ ہونے سے معلوم کی جاتی ہیں 'جیسا کہ آپ دیکھیں گے۔

۱-معرَ میں بنواسر ائیل کی مدت اقامت میں غلطی:

كتاب خروج 'باب١١' فقره ٢٠٠ ١٣ ميس ٢ :

"اور بنی اسر ائیل کو مصر میں بود و باش کرتے ہوئے چار سو تمیں برس ہوئے تھے' اور ان چار سو تمیں برسوں کے گذر جانے پر ٹھیک اس روز خداوند کاسار الشکر ملک مصر سے نگل گیا"۔

یہ غلط ہے 'کیو نکیہ مصر میں بنی اسرائیل کی مدت سکونت صرف دوسو پندرہ برس تھی '
البتہ سر زمین کنعان اور سر زمین مصر دونوں جگہ میں ان کی اور ان کے آباء واجداد کی مدت سکونت ملا کر چار سو تمیں برس ہوتی ہے 'کیو نکہ سر زمین کنعان (فلسطین) میں ابراہیم علیہ السلام کے دخول ہے اسحاق علیہ السلام کی ولادت تک کا زمانہ نجیس برس ہے 'اور اسحاق علیہ السلام کی ولادت تک ساٹھ برس ہے 'اور مصر میں علیہ السلام کی ولادت تک ساٹھ برس ہے 'اور مصر میں حضرت یعقوب علیہ السلام کے داخل کے وقت ان کی عمر ایک سو تمیں برس تھی 'لذا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے سر زمین کنعان میں داخل ہونے سے لے کران کے پوتے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے سر زمین مصر میں داخل ہونے تک مجموعی مدت دوسو حضرت یعقوب علیہ السلام کے سر زمین مصر میں داخل ہونے تک مجموعی مدت دوسو



پندرہ برس ہوتی ہے۔

۲۵+۲۰+۱۰۰۱۸ برک

اور جب سے لیتقوب علیہ السلام سر زمین مصر میں داخل ہوئے تھے اس وقت سے موک علیہ السلام کے خروج تک مصر میں بی اسرائیل کی مدت سکونت بھی دو سو پندرہ برس تھی۔ للنداسر زمین کتعال اور سر زمین مصر دونوں جگہ کی مجموعی سکونت چار سو تمیں برس ہوگ۔ چنانچہ اہل کتاب علاء مفسرین و مور خین و محققین نے اس غلطی کا اقرار کیا ہے اور کہا ہے کہ سامری نسخہ توریت کی عبارت جس نے دونوں سکونتوں کو یکجا کیا ہے وہی صحیح ہے اور دوسرے نسخوں میں جو غلطی واقع ہوئی ہے اس کا ازالہ کرتی ہے۔

سامری توریت میں کتاب خروج 'باب۱۲ کا فقرہ ۲۰۱۰ طرح ہے:

"اور بنی اسر ائیل اور ان کے آباؤ اجداد کی بود و باش جو انہوں نے کنعان کی زمین میں اور مصر کی زمین میں کی 'چار سو تمیں برس تھی"۔

اور یونانی توریت میں اس کی عبارت یول ہے:

"وہ پوری مدت جو بنی اسر ائیل اور ان کے آباؤ اجداد نے کنعان کی زمین اور مصر کی زمین میں بودوباش کی چارسو تمیں برس ہے"۔

ای کو عیمائی محققین کی معتد کتاب "مرشد الطالبین الی الکتاب المقدس الثمن " کے مصنف نے اختیار کیا ہے' اس نے ذکر کیا ہے کہ مصر میں حضرت یعقوب علیہ السلام کی اقامت سے حضرت مسیح علیہ السلام کی ولادت تک کا زمانہ ستر ہ سوچھ (۲۰۷۱) برس ہے' اور بنی اسرائیل کے سمندر پار کرنے اور فرعون کے غرق ہونے سے مسیح علیہ السلام کی ولادت تک کا زمانہ چودہ سواکیانوے (۱۳۹۱) برس ہے۔۲۰۷۱ سے ۱۹۳۱ اکالِ دیں تو کی حالت ۱۹۳۱ اکالِ دیں تو کے جی جیں۔ للذا مصر میں حضرت یعقوب علیہ السلام کے واخل ہونے سے موک



علیہ السلام کے نگلنے اور فرعون کے غرق ہونے تک بنی اسرائیل کی سکونت کی کی مدت ہے۔ اس کے بعد جب ہمیں یہ معلوم ہو تا ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام حضرت موی علیہ السلام کی چو تھی پشت پر ہیں (کیونکہ حضرت موی عمران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں) تو پکا یقین ہو جاتا ہے کہ مصر میں بن امر ائیل کی مدت سکونت 110 برس سے زیادہ ہونی محال ہے 'چنانچہ اس مدت پر اہل کتاب علماء مور خین و مفسرین و محققین کا اجماع ہے 'اور عبر انی نئے میں جو یہ بات آئی ہے کہ بن اسر ائیل نے تنا مصر میں و محققین کا اجماع ہے 'اور عبر انی نئے میں جو یہ بات آئی ہے کہ بن اسر ائیل نے تنا مصر میں ۱۳۳۰ برس بود و باش کی اس کو انہوں نے غلط قرار دیا ہے۔ اس کئے آدم کلارک نے اپنی تفسیر میں کہا کہ : "سب متفق ہیں کہ عبر انی نئے کے مضمون میں انتائی اشکال ہے 'اور مولی علیہ السلام کی پانچ کتابوں کے حق میں سامری نئے میں انتائی اشکال ہے 'اور توار ن کا ائیکہ کرتی ہیں جو سامری نئے میں سامری نئے میں سامری نئے میں سامری نئے میں ہیں جو سامری نئے میں ہوں سے زیادہ صبح ہے 'اور توار ن کا اس کی تائید کرتی ہیں جو سامری نئے میں ہے "۔

ہنریاوراسکاٹ کی تفسیر کے جامعین کہتے ہیں: "سامری نننجے کی عبارت بچی ہے اور متن میں واقع ہرمشکل کاازالہ کرتی ہے"۔

اس سے ظاہر ہے کہ عبر انی نننے کی کتاب خروج 'باب ۱۲' فقرہ ۴۰ میں جو عبارت آئی ہے۔ اس کے متعلق اہل کتاب علماء کے نزدیک اس اعتر اف کے علاوہ کوئی توجیہ نہیں کہ وہ غلط ہے۔

۲- بنی اسر ائیل جب موی علیہ السلام کے ساتھ مصر سے نظلے توان کی تعداد کیا تھی اس میں غلطی:

كتاب كنتى باب ا فقره ٢٨ تاك ٢ ميس = :

" یی وہ لوگ ہیں جو گئے گئے' اننی کو موی اور ہارون (اور بنی اسر ائیل کے بارہ رئیسوں) نے ..... گنا۔ سوبن اسر ائیل میں سے جتنے آدمی ہیں برس یاس سے اوپر کی عمر کے اور جنگ کرنے کے قابل تھے وہ سب گئے گئے 'اور ان سھوں کا ثار چھ لا کھ تین ہر ار پانچ سو بچاس تھا۔ پر لاوی اپنے آبائی قبیلہ کے مطابق ان کے ساتھ گئے نہیں گئے "۔

اس عبارت میں بتایا گیا ہے کہ بنی اسر ائیل جو مصر ہے موکی اور ہارون علیہا السلام کے ساتھ نکلے تھے ان میں ہیں ہرسیاسے اوپر کے جنگ کے قابل لوگوں کی تعداد چھ لاکھ تین ہزار پانچ سو پچاس (۱۹۵۵) تھی اور لاویوں کا پورا قبیلہ مردو عورت سمیت اس شار میں داخل نہیں تھا' اس طرح بنی اسر ائیل کی تمام عور تین اور ہیں برس ہے کم عمر کے سارے مرد بھی اس شار میں داخل نہیں تھے۔ لہذا ان چھوڑے ہوئے سارے مردوں اور عور توں کو بھی شامل کر لیاجائے تو مجموعی تعداد پچیس لاکھ ہے کم نہ ہوگی ،لیکن یہ تعداد کئی وجہوں سے غلط ہے :

الف: اس لئے کہ کتاب پیدائش'باب ۴۷'فقرہ ۲۷'کتاب خردج'باب ا' فقرہ ۵'اور کتاب اشتناء'باب ۱۰' فقرہ ۲۲ میں ہے کہ لیقوب کے گھر انے کے سارے لوگ جو مصر میں آئے تھے وہ سب مل کر ستر ٹھے۔

ب: اور اس کے کہ مصر میں بنی اسرائیل کی مدت سکونت صرفِ دو سو پندرہ (۲۱۵)برس تھی۔

ج : اور اس لئے کہ کتاب خروج 'باب ا' فقرہ ۲۲ تا ۲۲ میں ند کور ہے کہ مصر سے بی اسر ائیل کے نکلنے کے اس (۸۰) برس پہلے ہے ان میں جو لڑ کا پیدا ہو تا تھا اسے قتل کر دیاجا تا تھااور لڑکی جیتی چھوڑ دی جاتی تھی۔

ان تین با توں کے جاننے کے بعد عقل یقین کرتی ہے کہ چھ لا کھ تین ہزار پانچ سو پچاس (۱۰۳۵۵۰) کی نہ کورہ تعداد غلاہے ' کیونکہ اگر ہم لڑ کوں کے قتل سے صرف نظر بھی کرلیں اور یہ فرض کریں کہ ان کی تعداد ہر پچیس سال میں دوگنی ہو جایا کرتی تھی تو ستر



(۵۰) کی تعداد دو سو پندرہ برس میں نو مر تبہ دوگئی ہوگی اور اس کا کل مجموعہ جھتیں ہزار (۲۰۰۰) سے زیادہ نہ ہوگا، پھر ان میں سے جنگ کے قابل لوگوں کی تعداد آوھے ملین (پانچ ہزار پانچ سو پچاس کیسے ہوگئی؟ اور جب جنگ کے قابل لوگوں کی تعداد آوھے ملین (پانچ لاکھ) سے زیادہ ہوئی تو ضروری ہے کہ سارے بنی اسر ائیل کی تعداد ڈھائی ملین (پچپس لاکھ) سے کم نہ ہو، اور سے بالکل محال ہے، عقل سلیم اسے تسلیم نہیں کرتی، اور اگر لوکوں کا قتل بھی محوظ رکھا جائے تو عقلا اس کا محال ہونا اور ظاہر ہے۔ علامہ محقق ابن طلدون کا میلان بھی مقد مہ تاریخ میں اس عدد (۵۰۵ میں ایک کے انکار بی کی طرف ہے، کیونکہ یعقوب اور موئی علیمالسلام کے در میان صرف تین باپ یعنی چار پشتیں ہیں، کیونکہ کتاب خروج 'باب ۲' فقرہ ۲۱ تا ۲۰ 'اور کتاب گئی، باب ۳ 'فقرہ ۲۱ تا ۲۰ 'اور کتاب گئی، باب ۳ 'فقرہ ۲ تا ۱۹ کے مطابق موگ علیہ السلام 'عمران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں، اور یہ بات بعید علیہ السلام 'عمران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں، اور یہ بات بعید علیہ السلام 'عران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں، اور یہ بات بعید علیہ السلام 'عران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں، اور یہ بات بعید علیہ السلام 'عران بن قہات بن لادی بن یعقوب کے صاحبزادے ہیں، اور یہ بات بعید کہ سر انسانوں سے چار پشتوں ہیں اس تعداد تک نسل پھوٹ نگلے۔

پھریمال مزید دوباتیں ہیں جواس تعداد میں غلطی واقع ہونے کی تائید کرتی ہیں:

الف: کتاب خروج 'باب ۱۲ 'فقرہ ۲۸ '۲۷ میں ہے کہ بنی اسر اکیل اپنے ساتھ مصر سے بھیٹر 'بکریاں گائے 'بیل اور بہت سے چوپائے لے کر نکے 'انہوں نے ایک بی رات میں سمندر پارکیا' وہ روزانہ کوج کرتے تھے اور ان کے کوج کے لئے حضر ت موک علیہ السلام کی طرف سے براہ راست اور بلاواسطہ صادر ہونے والاز بانی تھم کافی ہواکر تاتھا۔ پھر بنی اسر اکیل نے سمندر پارکرنے کے بعد طور سینا کے گرد بارہ چشموں کے پاس پڑاؤ ڈالا۔ حالا مکہ اگر بنی اسر اکیل نہ کورہ تعداد میں ہوتے تو محال تھا کہ اپنے مویشیوں شمیت ایک رات میں سمندر پارکرلیں' اور یہ بھی محال تھا کہ روزانہ کوج کریں' پھران کے سمیت ایک رات میں سمندر پارکرلیں' اور یہ بھی محال تھا کہ روزانہ کوج کریں' پھران کے کوج کے ساتھ کوج کریں' پھران کے کوج کے ساتھ کوج کریں' پھران کے کوج کے ساتھ کا کہ ویا دونانہ کوج کریں' پھران کے کوج کے ساتھ کوج کریں' پھران کے کوج کے لئے حضر میں مول علیہ السلام کی طرف سے صادر ہونے والاز بانی تھم بھی کافی نہ



ہوسکتا تھا'اورنہ طور سینا کے گر دو پیش کے علاقہ میں ان کی اور ان کے چوپایوں کی کثرت کی وجہ سے مخاکش نکل سکتی تھی۔

ب: كتاب خروج 'باب ا' فقرہ 10 تا ٢٢ ميں ذكر ہے كہ مصر ميں بنى اسرائيل كے پاس عور توں كى پيدائش كرانے كے لئے صرف دو دايہ تقيس اور انہيں دونوں كو فرعون في مار تقاكہ ان كا جو لڑكا پيدا ہوا ہے قتل كر ديں۔ اب اگر بنى اسر ائيل كى تعداد وہ ہوتى جو نہ كور ہو چكى ہے تو محال تھاكہ ان كى عور توں كى پيدائش كرانے كے لئے دودايہ كافى ہوں 'بكہ ضرورى تھاكہ ان كے يہاں سيكڑوں دايہ ہوں۔

للذا حق بات بہ ہے کہ بنی اسر اکیل کی تعداد اتن ہی تھی جتنی سر انسانوں سے دو سوپندرہ برس میں پیدا ہونی ممکن ہے اور جن کی پیدائش کے لئے دو دائیال کافی ہو سکتی ہیں اور جنہیں مویشیوں سمیت مصر سے نکل کر صحر ائے بینا پہنچنے کے لئے آیک رات کفایت کر سکتی ہے اور جس تعداد کوروزانہ کوچ کرنے کے لئے موئی علیہ السلام کا ذبانی علم کافی ہو سکتا ہے اور جس کے پڑاؤڈالنے کے لئے طور بینا کے گردو پیش کا علاقہ کفایت کر سکتا ہے۔ اس لئے کسی او فی جہہ کے بغیر جمیں یقین ہے کہ کتاب گفتی 'باب ا'فقرہ ہم ہم تا کسی جو تعداد فیدکور ہے کہ بنی اسر ائیل کے صرف جنگ کے قابل کو گول کی تعداد چھ لاکھ تین ہزار پانچ سو پچاس تھی 'وہ یقینا غلط ہے۔

٣-وه غلطی جس سے داود عليه السلام کی نبوت کی نفی لازم آتی ہے:

كتاب استناء 'باب ٢٣' فقره ٢مي ب:

"کوئی حرام زادہ خداد ند کی جماعت میں داخل نہ ہو' دسویں پشت تک اس کی نسل میں سے کوئی خداد ند کی جماعت میں آنے نہ پائے"۔

یہ نص غلط ہے 'کیونکہ اس سے لازم آتا ہے کہ واود علیہ السلام خداوند کی جماعت میں



داخل نہ ہوں اور نبی نہ ہوں 'کیونکہ فارص حرام زادہ تھا'اس کے باپ یہوداہ نے اپنی ہو تمر سے زنا کیا تھااور اس زنا ہے تمر نے فارص کو جناتھا' جیسا کہ کتاب پیدائش باب ۴۸ ' فقرہ ۳۰۲۱۲ میں ند کور ہے۔اور داود' فارص کے بعد نویں پشت پر ہیں'اور اگر فارص سے آغاز کریں تودسویں پشت پر ہیں'کیونکہ داود کا نسب انجیل متی' باب ا' فقرہ اتا ۱ اور انجیل لو قا'باب ۳' فقرہ ۳۳۲۳ کے مطابق ہے :

داود بن یسی بن عوبید بن یو عزبن سلمون بن فحسون بن عینداب بن رام بن حصرون بن فار ص بن یمود اه بن یعقوب بن اسحاق بن ابرا هیم علیهم السلام

حالاتکه داود علیه السلام کتاب زبور' مز مور ۸۹٬ فقره ۲۲٬۲۱ کے مطابق خداوند کی جماعت کے رکیس اور زمین کے سارے بادشاہوں سے برتر شار کئے جاتے ہیں۔اس لئے صحیح یہ ہے کہ کتاب استثناء 'باب ۲۳ کا فقرہ ۲ غلط ہے۔رچر ڈوائس کے ۱۸۲۵ء کے لندن ایڈیشن اور ۱۸۲۷ء کے کلکتہ ایڈیشن میں انجیل لو قائے اندر داود علیہ السلام کے نسب میں رام اور حصرون کے در میان بورام کا اضافہ کر دیا گیا ہے ' یعنی اس طرح: "رام بن بورام بن حصرون بن فارص"۔اس کا مقصد یہ ہے کہ داود گیار ہویں پشت پر آ جائیں۔لیکن اس نام کے اضافے کی تحریف کرنے والے انجیل متی کے ان دونوں ایڈیشنوں میں نسب کے اندر پورام کانام بردهانا بھول گئے اور پول ان کاپول کھل گیا' اور مذکورہ دونوں ایڈیشنوں کی دو ا مجیلوں میں حضرت داود کے نسب کے اندر اختلاف پڑ گیااور اعتر اض اپنی جگہ ہر قرار رہا۔ پھر پورام کانام نہ ۱۸۴۴ء کے ایڈیشن میں آیاہے 'نہ ۱۸۵۸ء کے ایڈیشن میں 'نہ بعد کے ایڈیشنوں میں 'نہ انجیل متی کے آندر 'نہ انجیل لو قا کے اندر 'بلکہ ان سب میں "رام بن حصرون" ہے۔اس لئے صحیح یہ ہے کہ کتاباستثناء' باب ۲۳ کا فقرہ ۲ ہی جڑے غلط ہے ادر اپی بھو تمر کے ساتھ رہبوداہ بن یعقوب کے زناکا قصہ بھی جڑسے گھڑا ہواہے ، ممکن

# 

نہیں کہ بیہ تھم اللہ کی جانب سے ہواور موکیٰ علیہ السلام کا لکھا ہوا ہو۔ چنانچہ مفسر ہارسیلی کا فیصلہ ہے کہ بیہ عبارت کہ "دسویں پشت تک اس کی نسل میں سے کوئی خداوند کی جماعت میں آنے نہ پائے "الحاقی ہے، یعنی بیاضا نے کی تحریف ہے۔

۳-بیت تشم کے مارے جانے والے باشندوں کی تعداد میں غلطی:

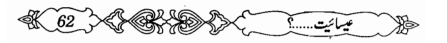
کتاب سموئیل اول میں خداوند کے تابوت کاجو قصہ ند کورہے میں اس کے متعلق باب ۲ سے فقرہ ۱۳ اور ۱۹ صرف دو فقرے نقل کرنے پر اکتفاکر تا ہوں:

"(۱۳)اور بیت شمس کے لوگ وادی میں گیہوں کی فصل کاٹ رہے تھے 'انہوں نے جو آنکھیں اٹھا ئیں توصندوق کو دیکھااور دیکھتے ہی خوش ہو گئے۔(۱۹)اور اس نے بیت شمس کے لوگوں کو مارا'اس لئے کہ انہوں نے خداوند کے صندوق کے اندر جھانکا تھا' سواس نے ان کے پچاس ہزار اور ستر آدمی مار ڈالے' اور وہاں کے لوگوں نے ماتم کیا'اس لئے کہ خداوند نے ان کے لوگوں کو ہڑی مری سے مارا"۔

کوئی شہبہ شیں کہ بیہ خبر غلط ہے' آدم کلارک نے اس پر جرح کرنے کے بعد کہا ہے:

"غالبًا عبر انی متن میں تحریف ہوئی ہے 'یا تواس کے بعض الفاظ ساقط ہو گئے ہیں 'یا پھاس بڑار کا لفظ جہلایا قصد اُ بردھا دیا گیا ہے 'کیونکہ یہ نہیں ہو سکتا کہ اس چھوٹے سے دیسات کے باشندوں کی یہ تعداد رہی ہو 'اور نہ یمی ہو سکتا ہے کہ اتن بڑی تعداد بیک وقت کھیت کی کٹائی میں مشغول رہی ہو 'اور اس سے بھی بڑھ کریہ بات بعید ہے کہ بیک وقت پچیاس ہزار آدمی کھیت کے وسط میں پھر پرر کھا ہوا تا بوت دکھے لیں "

یمی عبارت لاطین نسخ میں اس طرح ہے: "ستر سر دار اور بیجیاس ہز ار آدمی "۔اور یو نانی نسخ میں عبر انی نسخے کی طرح میہ ہے: " بیجیاس ہز ار اور ستر آدمی "۔اور سریانی اور عربی



ترجے میں یہ ہے: "پانچ ہزار ستر آدمی "۔اور مورخ یوسیفوس کے نزدیک صرف "ستر آدمی" ہے، بعض علماء یہود نے کچھ دوسری تعداد بھی لکھی ہے۔ یہ اختلا فات اور ندکورہ عدم امکان ہمیں اس بات کا کامل یقین فراہم کرتے ہیں کہ یمال یقینا تحریف واقع ہوئی ہے۔ یا توکوئی چیز بڑھادی گئی ہے۔

ہنری اور اسکاٹ نے اپنی تفییر میں یہ بات بعید قرار دی ہے کہ ایک چھوٹے ہے دیمات میں لوگ اتن بوی تعداد میں گناہ کریں اور مارے جائیں۔ان دونوں نے اس واقعے کی صدافت ہی میں شک ظاہر کیا ہے۔

اب دیجھو کہ ان مفسرین نے کسی طرح اس واقعہ کو مستبعد سمجھاہے 'اس خبر کو جھٹلایا ہے 'غلطی کاا قرار کیاہے اور کی یا بیشی کر کے قصد اُتحریف کئے جانے کااعتراف کیاہے۔

۵- سلیمان علیہ السلام نے (بیکل کا)جواسارہ (بر آمدہ) بنایا تھااس کی او نچائی کے بیان منطعی

كتاب تواريخ دوم 'باب ٣' فقره ١٢ ميں ہے:

"اور گھر کے سامنے کے اسارے کی لمبائی گھر کی چوڑائی کے مطابق ہیں ہاتھ اور او نچائی ایک سوہیں ہاتھ تھی"۔

جبکہ کتاب سلاطین اول 'باب ۲' فقرہ ۲ میں ہے کہ سلیمان علیہ السلام نے جو گھر بنایا تھا اس کی "او نچائی تمیں ہاتھ تھی"۔ سوال یہ ہے کہ جب اس گھر کی او نچائی تمیں ہاتھ تھی تو اس کے اسارے کی او نچائی ایک سو ہیں ہاتھ کیسے ہوجائے گی ؟

آدم کلارک نے اپنی تغییر میں اقرار کیا ہے کہ کتاب تواریخ دوم کے باب ۳ ' فقرہ ۳ میں غلطی واقع ہوئی ہے 'اس لئے سریانی اور عربی ترجمہ کرنے والوں نے تحریف کرکے "سو" کا لفظ اڑا دیا ہے اور کما ہے کہ "اس کی اونچائی ہیں ہاتھ تھی"۔ یہ غلطی عربی کے



۱۸۴۴ء کے ایڈیشن میں بھی درست کی گئی ہے ' چنانچہ اس ایڈیشن میں مذکورہ فقرہ اس طرح ہے :

"اور گھر کے سامنے کے اسارے کی لمبائی گھر کی چوڑائی کے مطابق ہیں ہاتھ اور او نچائی ہیں ہاتھ تھی"۔

٢-ابياه اور ريعام كے اشكركى تعداد ميں غلطى:

كاب تواريخ دوم 'بابسا' فقره ساور كاميس ب

"(")اورابیاہ جنگی سور ماؤں کا اشکر یعنی چار لاکھ چنے ہوئے مر دلے کر الڑائی میں گیا اور ریبعام نے اس کے مقابلہ میں آٹھ لاکھ چنے ہوئے مر دلے کر 'جو زبر دست سور ما تھے' صف آرائی کی۔ ( ۷ ا) اور ابیاہ اور اس کے لوگوں نے ان کو بڑی خونریزی کے ساتھ قتل کیا' سواسر ائیل کے پانچ لاکھ چنے ہوئے مر دکھیت آئے "۔

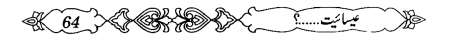
اہل کتاب مفسرین کو اقرار ہے کہ ان دونوں نقروں میں جو تعداد آئی ہے غلط ہے'
کیونکہ ان بادشاہوں کے لحاظ ہے یہ تعداد خلاف قیاس ہے' وہ ان دنوں اتنے تھوڑے تھے
کہ اس تعداد کو پہنچے ہی نہ تھے۔ اس لئے اکثر لاطینی ترجموں میں اسے بدل کر پہلی جگہ
"چالیس ہزار" دوسری جگہ "اسی ہزار" اور تیسری جگہ " پچاس ہزار" کردیا گیاہے' اور مفسرین
اس تبدیلی ہے راضی ہیں' ہورن اور آوم کلارک نے اس کی تائید کی ہے۔ آوم کلارک اپنی تفسیر میں بکثرت اعلان وصراحت کر تارہاہے کہ کتب تواریخ میں تحریف واقع ہوئی ہے۔
تفسیر میں بکثرت اعلان وصراحت کر تارہاہے کہ کتب تواریخ میں تحریف واقع ہوئی ہے۔

ے - در خت ہے آدم کے کھانے اور انسان کی عمر کی تعیین کرنے میں غلطی :

كتاب بيدائش 'باب٢' فقره ١ ايس به:

"لیکن نیک وبد کی بہچان کے درخت کا مجھی نہ کھانا 'کیونکہ جس روز تونے اس میں سے کھایا تو مرا"۔

### www.sirat-e-mustageem.com



یہ غلط ہے 'کیونکہ آدم علیہ السلام نے در خت سے کھایا 'لیکن کھانے کے دن نہیں مرے 'بلکہ اس کے بعد نوسو برس سے زیادہ زندہ رہے۔

كتاب بيدائش 'باب٢ ، فقره ٣ مي ب:

" تب خداوند نے کما کہ میری روح انسان کے ساتھ ہمیشہ مز احمت نہ کرتی رہے گی' کیونکہ وہ بھی توبشر ہے' تو بھی اس کی عمر ایک سوہیں برس کی ہو گی"۔

یہ بھی غلط ہے'کیونکہ گذشتہ زمانہ کے لوگوں کی عمریں بہت طویل ہوا کرتی تھیں' چنانچہ کتاب پیدائش' باب ۵' فقرہ ا تا ۳ کے مطابق آدم علیہ السلام کی عمر ۹۳۰ برس'یار د شیث کی ۹۱۲ برس' انوس کی ۹۰۵ برس' قنیان کی ۹۱۰ برس' محلل ایل کی ۸۹۵ برس'یار د کی ۷۲۲ برس' خنوک (ادریس علیہ السلام) کی ۳۲۵ برس' متوسلے کی ۹۲۹ برس اور لمک کی ۷۷۷ برس تھی۔ اور اس کتاب پیدائش کے باب ۹' فقرہ ۲۹ کے مطابق حضر ت نوح کی عمر ۹۵۰ برس تھی۔

اس سے واضح ہو تاہے کہ ایک سو ہیں سال میں اولاد آدم کی عمر کی حدیندی غلط ہے۔ ۸-مسے علیہ السلام کے نسب میں جتنی پشتیں ہیں ان کی تعداد میں غلطی:

انجیل متی' باب' فقرہ اتا ۷ امیں حفر ت ابراہیم علیہ السلام تک حفرت مسے علیہ السلام کانسبذ کر کیا گیاہے'اس میں فقرہ نمبر ۷ ااس طرح ہے :

"پس سب پشتس ابر ہام ہے داود تک چودہ پشتس ہوئیں 'اور داود سے لے کر گر فار ہو کر بابل جانے تک چودہ پشتس' اور گر فار ہو کر بابل جانے سے لے کر مسے تک چودہ پشتس ہوئیں "۔

اس فقرہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم تک حضرت مسے کاسلسلہ نسب تین قسموں پرمشمل ہے' اور ہر قشم میں چودہ پشتیں ہیں' للذامسے سے ابراہیم تک کل بیالیس



پشین ہوں گی مگریہ صرتے طور پر غلط ہے کیونکہ پشتوں کی کل تعداد اکتالیس ہے ایعنی کہلی قتم میں ابراہیم سے داود تک چودہ پشتیں ہیں دوسری قتم میں سلیمان سے یکونیاہ تک چودہ پشتیں ہیں الیکن تیرہ ہی پشتیں ہیں۔ بور فری میں سیالتی ایل سے مسے تک تیرہ ہی پشتیں ہیں۔ بور فری تیسری صدی عیسوی میں اس غلطی پراعتر اض کر تارہ الکین اسے کوئی جواب نہ ملا۔

9-سروار کابن فی پاس حضرت داود کے لئے رفقاء قرار دینے میں غلطی:

الجیل متی'باب۱۲'نقره۳٬۳میں ہے:

"اس نے ان سے کماکیا تم نے یہ نہیں پڑھاکہ جب داود اور اس کے ساتھی بھو کے تھے تواس نے کیا کیا ؟ وہ کیو نکر خداو ند کے گھر میں گیااور نذر کی روٹیاں کھائیں' جن کو کھانانہ اس کو روا تھانہ اس کے ساتھیوں کو' مگر صرف کا ہنوں کو "۔ انجیل لو قاباب ۲' فقرہ ۳'۴ میں بھی اس طرح ہے۔

انجیل مرقس 'باب۲' فقرہ۲۱٬۲۵میں ہے:

"اس نے ان سے کما کیا تم نے تبھی نہیں پڑھا کہ داود نے کیا کیا 'جب اس کواور اس کے ساتھیوں کو ضرور ت ہوئی اور وہ بھو کے ہوئے ؟وہ کیو تکر ابیاتر سر دار کا بن کے دنوں میں خدا کے گھر میں گیااور اس نے نذرکی روٹیاں کھا تمیں 'جن کو کھانا کا ہنوں کے سوالور کسی کو روانہیں اور اپنے ساتھیوں کو بھی دیں "۔

یمال "اس کے ساتھی" "نہ اس کے ساتھیوں کو "اور "اپنے ساتھیوں کو بھی دیں " کے الفاظ غلط ہیں 'کیونکہ داود علیہ السلام اس وقت تنما تھے 'ان کے ساتھ کوئی نہ تھا۔ اسی طرح "ابیاتر سر دار کا بمن کے ونوں میں " کے الفاظ بھی غلط ہیں 'کیونکہ جس سر دار کا بمن کے پاس حضرت داود بھاگ کر گئے تھے وہ اختصلک تھا۔ ان غلطیوں کا پیتہ کتاب سمو کیل اول' باب ۲۱' فقرہ ۱ تا ۲۳ میں اصل قصے کی طرف رجوع



کرنے سے لگتا ہے۔ای لئے مسٹر گودیل نے اپنی کتاب میں لکھا ہے کہ یہ غلط ہے 'اور دوسر سے علماء نے بھی اس کی موافقت کی ہے 'ان کے نزدیک پیندیدہ یہ ہے کہ یہ الفاظ الحاتی ہیں 'یعنی انہیں بڑھاکر تحریف کی گئے ہے۔

ا-صلیب کے وقت جووا قعات پیش نہیں آئے تھے ان کے لکھنے میں غلطی :

انجیل متی 'باب۷۲' فقره۵۰ تا۵۳ میں ہے:

"یبوع نے پھر بڑی آواز سے چلا کر جان دے دی اور مقدس کا پر دہ او پر سے نیچے تک پچسٹ کر دو مکڑ سے ہوگیا اور زمین لرزی اور چٹا نمیں تڑک گئیں اور قبریں کھل گئیں اور بہت سے جسم ان مقد سول کے جو سوگئے تھے جی اٹھے اور اس کے جی اٹھنے کے بعد قبروں سے نکل کر مقدس شہر میں گئے اور بہتوں کو دکھائی دیئے"۔

بیکل کا پر دہ پھٹنے کا ذکر انجیل مرقس 'باب ۱۵' نقرہ ۳۸ 'ادر انجیل لو قا'باب ۲۳' نقرہ ۳۵ میں بھی ہے 'لیکن الن دونوں انجیلوں میں الن دوسرے امور کا ذکر نہیں ہے جو انجیل متی میں مذکور ہیں۔ یعنی زمین کا لرزنا' چٹانوں کا تڑکنا' قبر دل کا کھلنا' مر دہ مقد سوب کا جی اٹھنا'ان کا مقد س شہر میں داخل ہو ناادر بہتوں کو دکھائی دینا۔ الن زبر دست واقعات کو متی کے علاوہ اس زمانے کے کسی بھی مورخ نے نہیں لکھاہے 'اور اس کے لئے نسیان کا بھی عذر نہیں کیا جاسکتا' کیو نکہ انسان جو بچھ بھی بھول جائے اس قتم کے انتائی زبر دست عجائیات کو ہرگز نہیں بھول سکتا۔ بالحضوص لو قاجو کہ عجائیات لکھنے کاسب سے زیادہ حریص تھا۔ آخر یہ کسے تصور کیا جاسکتا ہے کہ جو حالات عجیب نہیں ہیں وہ تو لکھے جائیں اور اس قتم کی با تیں جو انتہائی عجیب ہیں۔ انتہائی عجیب ہیں اور اس قتم کی با تیں جو انتہائی عجیب ہیں۔

لنذایہ حکایت جھوٹی ہے' اور باوجودیکہ محقق نورتن انجیل کے لئے متصب اور اس کاو کیل صفائی ہے مگر اس نے ان واقعات کے باطل ہونے کی کئی دلیلیں ذکر کی ہیں' اور کہا



ہے کہ اس قتم کی حکایات بر ملیم کی تاہی کے بعد یہود میں رائج تھیں 'اس لئے شاید کسی نے بید واقعات انجیل متی کے حاشیہ پر لکھ دیئے اور پھر کا تب یا مترجم نے انہیں متن میں داخل کر دیا۔

نور تن کی بات سے معلوم ہو تا ہے کہ انجیل متی کا متر جم رات کا لکڑ ہارا تھا'وہ رطب و یابس میں تمیزنہ کر تا تھا' چنانچہ متن میں جو بچھ صحح غلط دیکھتا تھاروایات کی تدقیق کئے بغیر ان کاتر جمہ کرڈالتا تھا۔ تو کیاا یسے ترجے پراعتاد کرنادر ست ہے ؟

اا-سلح کے والد کے نام میں غلطی:

ا نجیل لوقا'باب ۳ ' فقر ہ ۲ ۳ میں بتایا گیا ہے کہ سلح' قنیان کا اور قنیان ار فحمد کا بیٹا فا۔

یمال سلح اور ار فحمد کے در میان قینان کا نام آنا یقیناً غلط ہے' کتاب پیدائش' باب ۱۰' فقرہ ۲۳ میں ہے:

"اورار فتحمد سے سلح پیدا ہوا"۔ پھرای کتاب کے باب ۱۱' فقرہ ۱۲'۱۳ میں ہے: "جب ار فتحمد پینیتیں برس کا ہوا تو اس سے سلح پیدا ہوااور سلح کی پیدائش کے بعد ار فتحمد چار سو تین برس اور جیتا رہا"۔

اس نص میں عبر انی اور سامری نسخے متفق ہیں 'اور کتاب تواریخ اول 'باب ا' فقرہ ۱۸کی عبارت بھی و لیے ہی ہے۔ ان سب میں ہی ہے کہ سلح ار فتحد کا بیٹا ہے بوتا نہیں 'اور اس سے ثابت ہوتا ہے کہ لو قانے جو لکھا ہے خلط ہے۔ ان مقامات پر قینان کا نام صرف سرّ علماء کے کئے ہوئے یو نانی ترجمہ میں ہے۔ اس لئے رائح احتمال ہے کہ بعض تحریف کرنے والے عیسا میوں نے یونانی ترجمہ کے ان مقامات میں تحریف کردی ہے 'تاکہ یہ انجیل کے مطابق ہوجا کیں اور ان کی انجیل کی طرف غلطی منسوب نہ کی جائے۔



## تيسري فشم

### تبدیلی اور کمی بیشی کے ذریعہ کی گئی لفظی تحریف کا شہوت

ا-طوفان سے قبل کے اکابر کی عمروں میں تحریف:

کتاب پیدائش 'باب ۵ ' فقره ات میں پیدائش آدم سے طوفان نوح تک کے زمانے کی مدت کاذکر ہے 'اور انہی فقر ات میں آدم اور نوح کے در میان کے اکابر کی عمریں بھی فہ کور ہیں۔ اس زمانے کی مدت سامری توریت کے نسخے کے مطابق ۱۳۰۷ برس ہے ' عبر انی توریت کے نسخے کے مطابق ۱۳۵۲ برس ہے اور یونانی توریت کے نسخے کے مطابق ۱۳۲۲ برس ہے۔ یعنی ان تین نسخوں میں اس مدت کے متعلق اتا بوافرق ہے کہ ان میں مطابقت ممکن ہی شمیں۔ پھر یہ تینوں نسخواں میں اس بات پر متفق ہیں کہ آدم علیہ السلام کی عمر مطابقت ممکن ہی شمیں۔ پھر یہ تینوں نسخ اس بات پر متفق ہیں کہ آدم علیہ السلام کی عمر محمل مفق ہیں کہ طوفان کے وقت نوح علیہ السلام کی عمر ۲۰۰۰ برس تھی (کتاب پیدائش باب کہ ' فقرہ ۵ ) اور اس پر متفق ہیں کہ طوفان کے وقت نوح علیہ السلام کی عمر ۲۰۰۰ برس تھی (کتاب پیدائش باب کہ ' فقرہ ۲ ) اب طوفان کے زمانے کہ ۱۳۰ میں سے آدم علیہ السلام کی عمر ۲۰۰۰ برس نکال دیجئے تو کے ۲ سر بی بعد طوفان آیا۔

چونکہ طوفان کے وقت نوح علیہ السلام کی عمر ۲۰۰۰ برس بتائی گئی ہے اس لئے اس میں سے ۷۵ سرس نکال و بیجے '۲۲۳ برس باقی بچیں گے۔ نتیجہ یہ ہواکہ سامری توریت کے مطابق نوح علیہ السلام نے آدم علیہ السلام کی زندگی کے ۲۲۳ برس پائے 'اور یہ باتفاق مورخین باطل ہے 'عبر انی اور یونانی نسخ بھی اس کی تکذیب کرتے ہیں 'کیونکہ وفات کے وقت آدم علیہ السلام کی عمر اور طوفان کے وقت نوح علیہ السلام کی عمر اور عوفان کے وقت نوح علیہ السلام کی عمر اور عوفان ہے۔



لنذا عبر انی توریٰت کے مطابق ۱۹۵۱ ہے ۱۵۳۰ نکال دیں تو ۱۳۱ بچیں گے ' یعنی نوح علیہ السلام' آدم علیہ السلام کی وفات کے ۱۲۲ برس بعد پیدا ہوئے۔

اور یونانی توریت کے مطابق ۲۲۶۲ ہے ۱۵۳۰ نکال دیں تو ۷۳۲ بچیں گے ' یعنی نوح علیہ السلام 'آدم علیہ السلام کی و فات کے ۷۳۲ برس بعد پیدا ہوئے۔

تیوں نسخوں کے در میان اس فاش اختلاف کے سبب مشہوریںودی مورخ یوسیفوس نے-جوسارے عیسائیوں کے نزدیک مقدم ہے-ند کورہ نسخوں میں سے کسی بھی نسخہ پر اعتاد نہیں کیاہے 'اور اس بات کو ترجے دی ہے کہ خلق آدم سے طوفان نوح تک کی مدت ۲۲۵۲ برس ہے۔

۲-طوفان کے بعد کے اکا برکی عمروں میں تحریف :

کتاب پیدائش باب ۱۱ فقرہ ۱۰ تا ۲۹ میں طوفان نوح سے ابراہیم علیہ السلام کی پیدائش تک کاذمانہ فد کور ہے اور انہیں فقرات میں ان اکابر کی عمروں کا بھی بیان ہے جو نوح اور ابراہیم علیہاالسلام کے در میان گذر ہے ہیں اس زمانے کی مدت عبر انی توریت کے مطابق ۲۹۲ برس ہے اور یونانی توریت کے مطابق ۲۹۳ برس ہے اور یونانی توریت کے مطابق ۲۹۳ برس ہے اور یونانی توریت کے مطابق ۲۵ برس ہے اور یونانی توریت کے مطابق ۲۵ برس ہے نعنی ان متیوں نسخوں میں اس مدت کے متعلق اتنا برا فرق کے مطابق ۲۵ برس ہے کہ ان میں مطابقت ممکن ہی نہیں اور یہ تینوں نسخ اس بات پر متفق ہیں کہ نوح علیہ السلام طوفان کے بعد ۵۰ سرس زیدورہ (کتاب پیدائش باب ۹ نقره ۲۸)

اب اگر طوفان کے بعد کی حضرت نوح علیہ السلام کی زندگی کے ۳۵۰ برس میں سے ۲۹۲ برس نکال دیں 'جو طوفان کے بعد سے حضرت ابر اہیم علیہ السلام کی پیدائش تک کی مطابق محت ہے ، تو ۵۸ برس باقی بچیں گے 'اس کے معنی یہ ہوئے کہ عبر انی نسخے کے مطابق حضرت ابر اہیم علیہ السلام نے حضرت نوح علیہ السلام کی عمر کے ۵۸ برس پائے 'اور یہ



بانقاق مورضین باطل ہے' سامری اور یونانی نسخ بھی اس کی تکذیب کرتے ہیں' سامری نسخ کے مطابق ۹۴۲ میں ۳۵۰ نکال دیں تو ۹۶۲ باتی بچیں گے' یعنی حضرت ابراہیم' حضرت نوح علیماالسلام کی وفات کے ۹۶۲ برس بعد پیدا ہوئے۔

اور یو نانی نسخے کے مطابق ۷۲۰امیں ہے ۳۵۰ نکال دیں تو ۷۲۲ باقی بحییں گے ' یعنی حضر ت ابراہیم ' حضر ت نوح علیماالسلام کی و فات کے ۷۲۲ برس بعد پیدا ہوئے۔

ای فاش اختلاف کی وجہ ہے یہودی مورخ پوسیفوس نے نہ کور نسخوں میں ہے کی بھی نسخہ پر اعتماد نہیں کیا ہے 'اور اس بات کو ترجیح دی ہے کہ طوفان نوح سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ولادت تک کی مدت ۹۹۳ برس ہے۔

مفسرین ہنری اور اسکاٹ نے اپنی تفسیر میں آگٹاین کا بیہ قول نقل کیا ہے کہ "یہود نے • ۱۳ ء میں عبر انی نسخ کے اندر طوفان نوح سے پہلے اور بعد کے اکا بر کے زمانوں کے بیان میں تحریف کر دی تھی' تا کہ یونانی ترجمہ غیر معتبر ہو جائے 'اور اس لئے بھی کہ جو عیسائی یونانی نسخہ کو عبر انی نسخہ پر مقدم کرتے تھے ان سے انہیں عناد تھا"۔

ہورن نے اپنی تفییر میں ذکر کیاہے کہ محقق ہلز نے ٹھوس دلا کل سے ٹابت کیاہے کہ عبر انی نسخ میں تحریف ہوئی ہے اور کن کاٹ نے ٹابت کیاہے کہ یہود نے اپنے نسخ لمیں قصد اتحریف کی تھی۔

اب دیکھئے کہ ان مفسرین و محققین کو "جوامال ملی تو کمال ملی" کہ وہ یہ اقرار کرلیں کہ تعصب اور خواہش کی رو میں تواریخ کے اندر مجھی زیادتی اور مجھی کی کے ذریعہ قصداً تحریف کی گئے ہے۔

٣- جس بہاڑ پر بھر نصب کرنا تھااس کے نام میں تحریف:

كتاب استناء 'باب ٢ ٢ 'فقر ٢ ك عبر اني نسخه ميں ب :



"سوتم بردن کے پار ہو کران پھر دل کو جن کی بابت میں تم کو آج کے دن تھم دیتا ہوں کوہ عیال پر نصب کر کے ان پر چونے کی استر کار ی کرنا"۔

یمی فقرہ سامری توریت میں اس طرح واقع ہے:

"اور تمہارے بردن پار کرنے کے وقت سے ہو کہ ان بھر دل کو جن کی بابت میں تم کو آج کے دن حکم دیتا ہوں کو ہ گرزیم پر نصب کر کے ان کی استر کاری کرٹا"۔

کتاب استثناء' باب ۲۷' فقره ۱۲'۱۳ اور باب ۱۱ فقره ۲۹ سے سمجھا جاتا ہے کہ گرزیم اور عیال شهر نابلس (فلطین) میں آنے سانے وو پیاڑ ہیں۔ کتاب استثناء باب ۱۱ فقره ۲۹ پیہے:

"اور جب خداوند تیرا خدا تھے کو اس ملک میں جس پر قبضہ کرنے کو تو جارہاہے پہنچا دے توکوہ گرزیم پرسے برکت اور کوہ عیال پرے لعنت سانا"۔

عبر انی اور سامری یہود میں اگلوں ہے پچھلوں تک اس بہاڑ کے نام میں مشہور نزاع پائی جاتی ہے جس پر حضرت موکی علیہ السلام کو پھر نصب کرنے کا تھم دیا گیاتھا' اور جے برکت کے لئے خاص کیا گیاتھا۔ ہر فرقہ دعویٰ کر تا ہے کہ دوسرے فرقہ نے اس مقام پر بہاڑ کانام تبدیل کر کے توریت میں تحریف کی ہے۔ یہ نزاع پروٹسٹنٹ محققین و مفسرین میں اب بھی قائم ہے 'بعض کادعوئی ہے کہ اس مقام پر سامری توریت صححے ہے' اور بعض کا دعویٰ ہے کہ اس مقام پر سامری توریت صححے ہے' اور بعض کا دعویٰ ہے کہ عبر انی توریت صححے ہے۔ آدم کلارک اور محقق کنی کاٹ کے نزدیک سامری کی صحت رائے ہے' کیونکہ عبر انی یہود نے سامریوں کی عدادت میں' جو گرزیم پہاڑ کو مقدس مانتے ہیں' یہاں قصدا تحریف کردی ہے' مالا نکہ گرزیم پہاڑ پر چشے' باغات اور مقدس مانتے ہیں' یہاں قصدا تحریف کردی ہے' مالا نکہ گرزیم پہاڑ پر چشے' باغات اور شادابی ہے' اس لئے وہی برکت نانے کے لئے مناسب ہے' جب کہ کوہ عبال نگا اور خشک ہے' اس پر پچھ نہیں ہے' اس لئے وہ لعنت سانے کے لئے مناسب ہے' جب کہ کوہ عبال نگا اور خشک ہے' اس پر پچھ نہیں ہے' اس لئے وہ لعنت سانے کے لئے مناسب ہے' جب کہ کوہ عبال نگا اور خشک ہے' اس پر پچھ نہیں ہے' اس لئے وہ لعنت سانے کے لئے مناسب ہے۔ بہر حال



یہ عیسائیوں کے کبار محققین کی طرف ہے اس مقام میں عبر انی توریت کے اندر تحریف واقع ہونے کاصریح اقرار ہے۔

س- مملکت کے نام میں تحریف:

کتاب تواریخ دوم کے عبرانی نسخہ باب۲۸ 'فقرہ ۱۹ میں ہے:

" کیونکہ خداوند نے شاہ اسر اکیل آخز کے سبب سے یموداہ کو پست کیا"۔

اس عبارت میں لفظ "اسر ائیل" یقینا غلط ہے اسے تبدیل کر کے تحریف کی گئے ہے ' کیونکہ آنز' جنوبی مملکت یہوداہ کا بادشاہ تھا' جس کا دار الحکومت بر میلیم تھا'شالی مملکت اسر ائیل کا بادشاہ نہ تھا' جس کا دار الحکومت نابلس تھا۔ درست بیہ ہے کہ "اسر ائیل" کی جگہ "یہوداہ" کا لفظ رکھا جائے ' جیسا کہ یونانی اور لاطنی نسخوں میں ہے کہ "خداوند نے آخرشاہ یہوداہ کے سبب سے یہوداہ کو پست کیا"۔ حاصل ہے کہ عبر انی توریت اس مقام پر تحریف شدہ ہے۔

۵- نفی اور اثبات میں حیرت :

كتاب زبورك عبر اني نسخه ميں مزمور ٥٠١ فقره ٨ ١١س طرح ب:

"اورانہوں نے اس کی ہا توں سے سرکشی نہ کی"۔

یمی فقرہ یونانی نسخہ میں اس طرح ہے:

"اورانہوں نے اس کی باتوں سے سرکشی کی"۔

یعنی عبر انی ننج میں سرکشی کی نفی ہے 'اور یونانی ننج میں اس کا اثبات ہے 'لنداایک نقرہ یقیناغلط ہے۔ عیسائی علاء نے اس مقام پر تحریف کا اقرار کیا ہے اور جیرت زوہ بھی ہیں 'کیونکہ یقین سے تحریف متعین نہیں کر سکے ہیں۔ ہنری اور اسکاٹ نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ اس فرق پر مباحثہ نے بہت طول کھینچا ہے اور ظاہر یہ ہے کہ کسی حرف



کے بڑھانے یا گھٹانے سے یہ فرق پیدا ہواہے۔

۲-اس بات کی دلیل که موجوده توریت موی علیه السلام کے بعد لکھی گئ ہے:

كتاب پيدائش 'باب ٢٣٠ فقره ٣١ ميس ٢ :

" میں وہ باشاہ ہیں جو ملک ادوم پر پیشتر اس سے کہ اسر ائیل کا کوئی باد شاہ ہو مسلط تھے"۔

اس کے بعدا گلے فقروں میں ادوم کے ان بادشاہوں کے نام گنانے شروع کئے گئے ہیں جنہوں نے اسرائیل کے پہلے بادشاہ طالوت (ساول) کے حکر ال بننے سے پہلے تک حکومت کی۔ طالوت کے بعد داود علیہ السلام حکم ال ہوئے اور ان دونوں کی حکم انی سے پہلے تک بنی اسر ائیل قضاۃ کے دور میں تھے۔ کتاب پیدائش 'باب ۲۳ کے یہ فقرے ۲۳ بیتا ہوں ہو ہوں ہیں جو کتاب تواریخ اول 'باب ا کے فقرے ۳۳ میں۔ کتاب تواریخ سے توان کی مناسبت ظاہر ہے 'کوئی اعتراض نہیں 'کیونکہ یہ بتلاتی ہیں کہ ان کا بولنے والا فلسطین میں اسرائیلی سلطنت کے قیام کے بعد کے زمانے میں موجود تھا'اور اسرائیلی کا پہلا بادشاہ طالوت (ساول) تھا' جو موسیٰ علیہ السلام کے ۲۵ سرس بعد ہوا اسرائیل کا پہلا بادشاہ طالوت (ساول) تھا' جو موسیٰ علیہ السلام کے ۲۵ سرس بعد ہوا ہو نے کی قطعاً کوئی مناسبت نہیں 'پھر یہ فقرے کس طرح اس کے متن ٹیں داخل ہو ہونے کی قطعاً کوئی مناسبت نہیں 'پھر یہ فقرے کس طرح اس کے متن ٹیں داخل ہو

سیح بات وہی ہے جسے آدم کلارک نے راج قرار دیاہے کہ یہ فقرے مویٰ علیہ السلام کا کلام قطعاً نہیں ہیں'بلکہ بیہ بعض نسخوں میں کتاب پیدائش کے حاشیہ پر لکھے ہوئے تھے۔ بعد کے ناقل نے اسے متن کا جزء سمجھ کراس میں داخل کر لیا۔

دیکھئے!کس طرح میہ مفسرا قرار کررہاہے کہ بیانو فقرے جو توریت سے خارج تھے اس



کے کسی ایک نسخہ کے متن میں ملحق کر دیئے گئے 'اور اس کے بعد پھیل کر سارے نسخوں میں داخل ہو گئے 'اور اس کے اس اعتراف سے لازم آتا ہے کہ ان کی کتابیں اضافی تحریف کے لائق تھیں۔

2-لفظ "آج تك"ك اضافى كى تحريف:

كتاب استناء باب ٣ فقره ١٢ مير ٢٠ :

"اور منسی کے بیٹے یا ئیرنے جسوریوں اور مکا تیوں کی سرحد تک ارجوب کے سارے ملک کو لے لیااور اپنے نام پر بسن کے شہروں کو حووت یا ئیر کا نام دیا' جو آج تک چلا آتا ہے "۔

یہ پورافقرہ موی علیہ السلام کا کلام نہیں ہو سکتا کیونکہ اس کا بولنے والا ضروری ہے کہ یائیر بن منسی کے زمانے سے بہت زیادہ متاخر ہو' جیسا کہ " آج تک " کا لفظ بتلار ہا ہے کیونکہ اس طرح کا لفظ بعید ترین زمانے ہی کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔

ہورن نے اپنی تفییر میں نفی کی ہے کہ یہ دونوں فقر ہے (جو تح یف اور ک کے تحت گذر چکے ہیں) مو کی علیہ السلام کا کلام ہوں 'کیونکہ پہلا فقرہ جو کتاب پیدائش 'باب ہے سافقرہ اسامیں وار دہے 'وہ بتلا تا ہے کہ اس کا کا تب فلسطین میں یہود کی مملکت کے قیام کے بعد کسی زمانہ کا ہے 'اور دو سر افقرہ بتلا تا ہے کہ اس کا کا تب فلسطین میں یہود کی سکونت کے بعد کسی زمانہ کا ہے 'اور یہ دونوں با تیں موکی علیہ السلام کے بعد کی ہیں۔ یہ دونوں فقر ہے ہورن کی نظر میں صرف بلا فائدہ ہی نہیں ہیں' بلکہ کتاب کے متن پر ہو جھ ہیں' فقر ہے ہورن کی نظر میں صرف بلا فائدہ ہی نہیں ہیں' بلکہ کتاب کے متن پر ہو جھ ہیں' اگر کتاب استثناء کے مصنف مولی علیہ السلام ہوتے تووہ "آج تک "کا لفظ نہ کتے۔ ہورن نے ترجیح دی ہے کہ اس لفظ کو کسی لکھنے والے نے مولیٰ علیہ السلام کے کئی صدیوں بعد حاشیہ میں بڑھادیا' تا کہ بیہ معلوم ہو کہ شہروں کا جو نام یا ئیر بن منسی نے رکھا تھاو ہی نام اب



تک چلا آرہاہے' پھر بعد کے نسخہ میں یہ لفظ حاشیہ سے متن کی طرف منتقل ہو گیا۔ اور جسے ہورن کی اس ترجی میں شک ہووہ یو نانی نسخوں کا تقابل کرلے 'اسے یہ بات ملے گی کہ جوالحا قات (اضافے) بعض نسخوں کے متن میں ہیں وہی بعض دو سرے نسخوں کے حاشیہ پر لکھے ہوئے ہیں۔ غرض ہورن نے یہ اعتراف کیا ہے کہ حاشیوں کے اس طرح کے اضافے جو موسیٰ علیہ السلام کے کئی صدیوں بعد ہوئے تھے متن میں داخل ہو کر کتاب کا جزبن گئے اور بعد کے تمام نسخوں میں تھیل گئے۔ اس کے معنی یہ ہیں کہ ان کی کتابیں تحریف کرنے والوں کی تحریف کے لائق تھیں۔ اس لئے ہنری اور اسکاٹ کی تفییر کے جامعین نے کہا کہ اس قتم کے الحاقی جملے جنہیں موسیٰ علیہ السلام کے بعد کسی تکھنے والے جامعین نے کہا کہ اس قتم کے الحاقی جملے جنہیں موسیٰ علیہ السلام کے بعد کسی تکھنے والے نے ملحق کر دیا ہے آگر چھوڑ دیئے جاتے تو مضمون میں فساد نہ واقع ہو تا۔

سابقہ عبارت پوری کی پوری اس لا کُق نہیں کہ موسیٰ علیہ السلام کا کلام ہو سکے۔ ٹھیک اسی طرح کتاب کنتی' باب ۳۲ کا فقرہ ۴۱ بھی کہ "اور منسی کے بیٹے یا ئیرنے اس نواحی کی بستیوں کو جاکر لے لیااور ان کانام حووت یا ئیرر کھا"۔

یمال ایک اور تحریف بھی ہے اور وہ یہ ہے کہ یا ئیر کا باپ منسی نہیں بلکہ شجوب ہے' چنانچیہ کتاب تواریخ اول'باب۲' فقرہ ۲۲ میں ہے :

"اور شجوب نے یا ئیر پیدا ہوا'جو ملک جلعاد میں متنیس شہروں کا مالک تھا"۔

اس سے لازم آتاہے کہ یائیر کے باپ کے نام میں غلطی اور تحریف ہوئی ہے 'چاہے وہ کتاب گنتی اور استثناء کی عبارت میں ہوئی ہو 'جس کے متعلق ثابت ہو چکاہے کہ وہ موسیٰ علیہ السلام کے بعد کی الحاتی عبارت ہے 'چاہے تواریج کی عبارت میں ہوئی ہو۔

اسی لئے با کبل ڈیشنری 'مطبوعہ امریکہ 'انگلتان اور ہندوستان کے مولفین نے کہا ہے کہ:" پانچوں کتب میں پائے جانے والے بعض جملے صراحة دلالت کرتے ہیں کہ وہ



موی علیہ السلام کا کلام نہیں ہیں ان کی بعض عبار تیں بھی حفرت موی کے طریقہ کلام اور انداز گفتگو پر نہیں ہیں الیکن یہ لوگ یقین سے نہیں کہ سکتے کہ جس شخص نے یہ جملے اور عبار تیں المحق کی ہیں اس کانام کیا ہے۔

ہنری اور اسکاٹ کی تغییر کے جامعین کہتے ہیں کہ "آج تک" کی عبارت عمد قدیم کی بیشتر کتابوں میں آئی ہے' انہوں نے فیصلہ کیا ہے کہ اس طرح کی جو عبارت بھی ہووہ الحاقی اور کا تبوں کے ہاتھ کی بڑھائی ہوئی ہے' اور انہوں نے ایسی عبارت کی زیادتی کے لئے کتاب یشوع کے آٹھ مقامات کی مثالیس بھی دی ہیں' اور عمد قدیم کی باقی کتابوں ہے ان کے حصر واستقصاء میں طوالت ہے۔

۸ - بعض ابواب میں مقدمات کے اضافے کی تحریف:

جو شخص كتاب استثناء 'باب ا' فقره اتا ۵ پڑھے گااہے یقین آجائے گاكہ یہ موی علیہ السلام كاكلام نہیں ہے ' كيونكه لكھنے والے نے مویٰ علیہ السلام كاكلام نہیں ہے ' كيونكه لكھنے والے نے مویٰ علیہ السلام كاكلام نہیں ہے ' مثلاً وہ كہتا ہے :

"(۱) یہ وہی باتیں ہیں جو موئی نے ..... سب اسر ائیلیوں سے کہیں۔ (۳) ..... موئ نے ان سب احکام کے مطابق جو خداوند نے اسے بنی اسر ائیل کے لئے دیئے تھے ان سے یہ باتیں کہیں۔ (۵) ..... رون کے پار مو آب کے میدان میں موئ اس شریعت کو یوں بیان کرنے لگا"۔

آدم کلارک نے اعتراف کیا ہے کہ یہ پانچ فقرے بعد میں بڑھا دیے گئے ہیں تاکہ یہ باقی کتاب استفاء کے لئے مقدمہ کاکام دے سکیں۔اس نے یہ بھی کما ہے کہ کتاب استفاء کا چونتیں وال باب بھی موکی علیہ السلام کاکلام نہیں ہے 'کیونکہ ان کاکلام شیتیں ویں باب پر پورا ہو گیا ہے 'اور یہ کمنادرست نہیں کہ موکی علیہ السلام نے یہ باب تکھا ہے 'بلکہ یہ احتمال سچائی سے دور ہے۔ آدم کلارک نے یقین ظاہر کمیا ہے کہ چونتیں وال باب در



حقیقت کتاب یشوع کا پہلا باب تھا۔ بہت ہے مفسرین نے کماکہ اس باب کو ستر علماء نے موسیٰ علیہ السلام کی وفات کے ایک مدت بعد لکھاہے 'اور یہ در حقیقت کتاب یشوع کا پہلا باب تھاجو بعد میں کتاب استثناء کی طرف منتقل ہو گیا۔

کین یہ یقین بھی بلادلیل ہے 'چنانچہ ہنری اور اسکاٹ کی تقییر اور ڈوالی 'رچر ڈمینٹ کی تقییر اور ڈوالی 'رچر ڈمینٹ کی تقییر کے جامعین کہتے ہیں کہ: "اس باب کا الحاق کرنے والایا تویشوع ہے 'یاسموئیل 'یا عزر اپاکوئی اور جس کا نام یقین سے نہیں جانا جاتا 'اور بہت ممکن ہے کہ بابل کی اسیری سے بنی اسر ائیل کی واپسی کے بعد اسے ملحق کیا گیا ہو۔

و کیھئے! ان کے اقوال میں شک اور کسی بات کے عدم یقین کا کیاحال ہے۔

اب ذیل میں کتاب استناء کے چونتیسویں باب کے بعض فقرے ملاحظہ ہوں:

"(۱) اور موسیٰ موآب کے میدانوں ہے کوہ نبو کے اوپر ..... چڑھ گیا اور خداوند نے جلعاد کا سارا ملک دان تک ..... اس کو دکھایا۔ (۴) اور خداوند نے اس ہے کہا ..... (۵) پس خداوند کے بندہ موسیٰ نے خداوند کے کے کے موافق وہیں موآب کے ملک میں وفات پائی۔ (۲) اور اس نے اسے موآب کی ایک وادی میں بیت نفور کے مقابل دفن کیا ، پر آج تک کسی آدمی کو اس کی قبر معلوم نہیں۔ (۷) اور موسیٰ اپنی وفات کے وقت ایک سو میں برس کا تھا ..... (۸) اور بی اسر ائیل موسیٰ کے لئے موآب کے میدانوں میں تمیں دن تک روتے رہے ..... (۱۰) اور اس وقت سے اب تک بی اسر ائیل میں کوئی نی موسیٰ کی مانند ..... نہیں اٹھا"۔

کیا جو کتاب موسیٰ علیہ السلام پر نازل ہوئی تھی اس میں موسیٰ علیہ السلام کی موت' ان کی تد فین 'ان پررونا'ان کی قبر کا آج تک نامعلوم ہونااور ان کے جیسے کسی نبی کانہ اٹھنا بھی ند کور ہو سکتاہے ؟

ہم مسلمانوں کو یقین ہے کہ کتاب استثناء کا چونتیسواں باب جس پریانچوں کتابیں ختم ہو



جاتی ہیں وہ موکی علیہ السلام کا کلام قطعاً نہیں ہے۔ اور ہم صرف اسی یقین پر ٹھمر نہیں جاتے 'بلکہ ہمیں یہ بھی یقین ہے کہ پانچوں کتا ہیں جو موکی علیہ السلام کی طرف منسوب ہیں وہ موکی علیہ السلام کی لکھی لکھائی قطعاً نہیں ہیں ' اور ان کی طرف ان کتابوں کی نسبت بھی درست نہیں ہے 'اور یہ غلطیاں 'اختلا فات اور تحریفات اس کی کھی دلیل ہیں ' کیونکہ جو کتاب کسی نبی کی طرف وحی کی گئی ہواس میں اس فتم کے امور واقع ہونا درست نہیں ' بلکہ یہ چیز اس نبی اور اس کی نبوت میں طعن شار کی جائے گی۔ بعض اہل کتاب نے نہیں ' بلکہ یہ چیز اس نبی اور اس کی نبوت میں طعن شار کی جائے گی۔ بعض اہل کتاب نے بھی ان باتوں سے ہمارے ہی جیسے اخذ کر دہ نتیجہ پر استدلال کیا ہے 'اور جس بات کا ہم نے یقین کیا ہے اس کا نہوں نے بھی یقین کیا ہے۔

9- عقید و تثلیث کی حمایت کے لئے تحریف:

یو حناکا پہلا عام خط'باب۵' فقرہ ۷ میں ہے:

(2) کیونکہ گواہی دینے والے [آسان میں تین ہیں: باپ ' کلمہ اور روح القدس اور یہ تین ہیں۔ (۸) اور زمین میں گواہی دینے والے بھی] تین ہیں: روح القدس اور یہ تینوں ایک ہی میں ہیں "۔

محققین کے بقول اصل عبارت اس طرح تھی :اور گواہی دینے والے تین ہیں 'روح' پانی اور خون' اور تینوں ایک ہی میں ہیں " ۔ یہ ۱۸۲۵ء کے ایڈیشن کی نص ہے' اس میں دونوں کھڑی قوس کے در میان کی عبارت نہیں ہے۔

\* ۱۸۲۵ء اور ۱۸۲۷ء کے ایڈیشن کی نص اس طرح ہے: "اور گواہی دینے والے تمین ہیں '(۱۰)۔ ہیں 'روح' یانی اور خون' اور یہ تینوں ایک ہی بات پر متفق ہیں "(۱)۔

<sup>(</sup>۱) ہمارے سامنے با کبل کاار دوالیہ یشن ہے اس کی عبارت بھی کی ہے 'یہ با کبل سوسا کٹی ہند' بنگلور کی شائع کر دہ ہے ( متر جم )



یہ آخری دونوں نص قریب قریب ہیں' مثلث کا عقیدہ رکھنے والوں نے اس متن کے اندر اصل عبارت کے در میان میں ذیل کی عبارت زیادہ کر دی ہے: آسان میں تین ہیں' باپ 'کلمہ اور روح القدس' اور یہ تینوں ایک ہیں' اور زمین میں گواہی دینے والے بھی النذایہ عبارت جو اہل مثلیث کی دلیل ہے بقینا الحاقی ہے' لیعنی یہ اضافے والی تحریف ہے۔ چنانچہ بہت ہے متصب محقین نے کہا ہے کہ یہ الحاقی ہے اور اس کا نکال دینا ضروری ہے' مثلاً کریسباخ' شولز' ہورن' آدم کلارک اور ہنری اور اسکاٹ کی تفسیر کے جامعین۔

باقی رہا آگٹاین جو چو تھی صدی عیسوی کاسب سے بڑا عیسائی عالم تھااور جو اب تک اہل تلیث کا معتمد ہے اور جو تثلیث کے مکر فرقے ایرین سے مناظرے کیا کرتا تھا او اس نے یوحنا کے پہلے خط کی شرح میں دس رسالے لکھے ہیں الیکن ان دس رسالوں میں سے کی ایک رسالے میں بھی یہ عبارت نقل نہیں کی ہے اور نہ اس سے مکرین تثلیث کے خلاف استد لال کیا ہے 'جبکہ دور در از کا تکلف کر تارہا ہے۔ چنانچہ اس نے حاشیہ میں کھا ہے کہ پانی سے مراد باپ 'خون سے مراد بیٹااور روح سے مراد روح القدس ہے۔ اب اگریہ الحاقی عبارت اس کے دور میں موجود ہوتی تو وہ اس سے یقینا تمک کر تااور مکرین مثلیت کے خلاف استد لال کے لئے اسے اپنے رسائل میں نقل کرتا۔ لیکن ایبالگتا ہے کہ تشایت کے خلاف استد لال کے لئے اسے اپنے رسائل میں نقل کرتا۔ لیکن ایبالگتا ہے کہ آگٹاین کے بعد تثلیث کے معتقدین نے اس دور در از تکلف اور عجیب وغریب تفسیر سے استفادہ کرتے ہوئے یہ عبارت گھڑ لی 'جو ان کے باطل عقیدے کے لئے مفید ہے 'اور استفادہ کرتے ہوئے یہ عبارت گھڑ لی 'جو ان کے باطل عقیدے کے لئے مفید ہے 'اور اسے یو حنا کے پہلے خط میں داخل کرکے متن کا جزء بنادیا۔

ہندوستان کے اندر ۱۲۷۰ھ-۱۸۵۳ء میں شخ رحمت اللہ کیرانوی اور دو پادر یول ڈاکٹر فنڈر اور اس کے شریک فرنچ کے در میان جو زبر دست مناظرہ ہوا تھا اس میں ان دونوں پادر یول نے اقرار کیا کہ یہ عبارت تح یف کردہ ہے' اسی طرح انہوں نے سات



دوسرے مقامات پر بھی تحریف کونشلیم کیا۔

ہورن نے اس عبارت کی تحقیق میں بارہ اور اق لکھے ہیں اور ہنری اور اسکاٹ کی تغییر کے جامعین نے اس کی تلخیص کی ہے اور اس تلخیص میں اس عبارت کو جھوٹی ثابت کرنے والوں کے دلا کل یول ذکر کئے ہیں:

ا- یہ عبارت سولہویں صدی عیسوی ہے پہلے لکھے گئے کسی بھی یونانی ننخ میں موجود منہیں

۲- یہ عبارت ان مطبوعہ نسخوں میں بھی موجود نہیں جو پہلے دور میں بڑی محنت اور پوری تحقیق سے طبع کئے گئے۔

۳- یہ عبارت بیشتر قدیم لاطین نسخوں میں بھی نہیں پائی جاتی 'اور لاطینی ترجے کے علاوہ کسی دوسرے قدیم ترجے میں بھی نہیں پائی جاتی۔

۴-اس عبارت سے نہ تو قدماء میں ہے کسی نے تمسک کیاہے 'نہ کلیسا کے مؤرخین نے۔

۵-اس عبارت کو پروٹسٹنٹ فرقہ کے پیشواؤں اور دین مصلحین نے متن سے ساقط کر دیاہے اور بعض نے اس پرشک کی علامت رکھی ہے۔

اس سے کھل کر ظاہر ہو تاہے کہ عیسا کیوں کو جب تحریف میں کوئی مصلحت 'یا پنے عقیدے کی جمایت نظر آتی تووہ اپنی کتابوں میں قصد اُتحریف کرتے تھے۔ تعجب بیہ ہے کہ تحریف کا دروازہ جو پر ایس کی ایجاد سے پہلے کشادہ تھاوہ اب بھی کھلا ہوا ہے اور پر ایس کی ایجاد سے پہلے کشادہ تھاوہ اب بھی کھلا ہوا ہے اور پر ایس کی ایجاد کے باوجود بند نہیں ہوا ہے۔ چنانچہ لو تھر جو پروٹسٹنٹ فرقے کا پہلا پیشوااور سب سے پرانا صدر تھااس نے اپنے بیروکاروں کے استفادہ کے لئے جرمن زبان میں کتب مقدسہ (بائیل) کا ترجمہ کیا 'یہ ترجمہ اس کی زندگی میں کئی بارچھیااور اس میں بید عبارت



نہیں لکھی گئی اور نہاس کی زندگی میں بار بار شائع ہونے والے ایڈیشنوں میں ظاہر ہوئی۔ پھرا پی زندگی کے اخیر میں اس نے ۲ ۲ ۱۵ء میں ایک اور ایڈیشن شائع کیا تو اس ایڈیشن کے مقدمے میں بیہ وصیت کی کہ " کو کی شخص میرے ترجے میں تحریف نہ کرے " ۔ لیکن چو نکہ بیدو صیت اہل کتاب کی عادت کے عموماً 'اور عیسا کیوں کی عادت کے خصوصاً مخالف تھی اس لئے انہوں نے اس کی یا بندی نہ کی اور اس کے برعکس عمل کیا۔ چنانچہ اس کی موت پرابھی تمیں سال بھی نہ گذرے تھے کہ شہر فرایحفر ٹ' جرمنی کے باشندوں نے ۳ ۷ ۱۵ میں لوتھر کا ترجمہ شائع کیااور اس میں بیہ جعلی اور جھوٹی عبار ت داخل کر دی۔ اس کے بعد کئی باراس کی طباعت ہوئی 'مگر بعد کے ایڈیشنوں ہے اس ڈر سے یہ عبارت نکال دی کہ لوگ ان پر طعن کریں گے۔اس کے بعد شہر و منبرگ 'جر منی کے لوگول نے ۶۹۶ء اور ۹۹ ۱۵ء میں لو تھر کا ترجمہ شائع کیا توانہوں نے یہ عبارت اس میں داخل کر وی۔ یمی کام شہر ہمبرگ والوں نے بھی کیا'انہوں نے بھی ۶۹۹۹ء میں لو تھر کا ترجمہ شائع کیا تو اس میں بیہ عبارت داخل کر دی۔ پھر وٹنبرگ والوں کو خوف ہوا کہ ایک ہی ترجے کے ایڈیشنوں کا بیرا ختلاف مخلوق کے طعن کا سبب بن جائے گاس لئے انہوں نے یہ ترجمہ دوبارہ شائع کیا تواس ہے یہ عبارت ساقط کر دی۔لیکن پروٹسٹنٹ عیسا ئیوں کو واخل کرنے اور نکالنے کا بہتر دو پسندنہ آیا 'چنانچہ انہوں نے بعد کے تمام ایڈیشنوں میں ایے پیثیوا کی وصیت کے ہر خلاف اے لوتھر کے ترجے میں داخل کرنے پر اجماع کر لیا۔ اب يريس كے مچيل جانے كے بعد بھى جن لوگول كى سے عبادت ہوان سے سے توقع كيوكر کی جا کتی ہے کہ پریس کے ظہور سے پہلے جو تھوڑے سے ننخے گئے جنے ہاتھوں میں محصور تھے ان میں انہوں نے تحریف نہ کی ہو گی۔

مشہور فلفی اسحاق نیوٹن نے پیاس صفح کی مقدار کا ایک رسالہ لکھاہے جس میں



ٹابت کیاہے کہ یہ عبارت اور دوسری کئی عبار تیں جعلی اور محرف ہیں۔

یہ جعلی اور محرف عبارت ۱۸۶۵ء اور ۱۹۸۳ء کے ایڈیشنوں میں دو بڑے ہلالی قوسوں کے در میان اس طرح آئی ہے: "کیونکہ گواہی دینے والے (آسان میں تین ہیں: باپ 'کلمہ اور روح اللقد ہیں'اور یہ متیوں ایک ہیں۔اور زمین میں گواہی دینے والے بھی) تین ہیں:روح'یانی اور خون'اور یہ متیوں ایک ہی میں ہیں "۔

اور ان دونوں ایڈیشنوں کے چھاپنے اور تھیج کرنے والوں نے پہلے ہی صفحہ میں کہاہے کہ : جن کلمات اور عبار توں کا پرانے اور صحیح ترین نسخوں میں دجود نہیں ہے اس کو انہوں نے دو ہلالی قوسوں کے در میان کر دیاہے۔

عمد جدید کاجو لاطنی ایڈیشن دارالمشرق ہیروت نے کیتھولک پریس سے ۱۹۸۲ء میں شائع کیا ہے اس میں بھی یہ عبارت نہیں ہے۔اسی طرح جان عون کی ذیر مگرانی حریت پریس ہیروت سے ۱۹۸۳ء میں جوایڈیشن شائع ہواہے اس میں بھی نہیں ہے۔

1- حضرت عيسى كوالله كابينا ظاهر كرنے كے لئے تحريف:

کتاب"ر سولوں کے اعمال" باب ۸ 'فقرہ ۷ سمیس ہے :

" پس فلیس نے کہا کہ اگر تودل و جان ہے ایمان لائے تو بیسمہ لے سکتا ہے۔اس نے جواب میں کہا میں ایمان لاتا ہوں کہ یسوع مسے خداکا بیٹا ہے "۔

اا-روبین کے اپنے باپ کی لونڈی سے زناکے واقعہ میں تحریف:

کتاب پیدائش'باب۵۳'فقره۲۲کے عبرانی نسخه میں ہے:

"اور اسرائیل کے اس ملک میں رہتے ہوئے یوں ہوا کہ روبن نے جاکر اپنے باپ



حرم بلهاه سے مباشرت کی اور اسر ائیل کوبیہ معلوم ہو گیا"۔

کوئی شبہ نہیں کہ اس فقرے میں کمی کر کے تحریف کی گئی ہے' یہود کواعتر اف ہے کہ یماں ایک عبارت ساقط ہو گئی ہے۔ ہنری اور اسکاٹ کی تفییر کے جامعین کہتے ہیں کہ یہود کو تشلیم ہے کہ اس فقرے سے پچھ ساقط ہو گیا ہے۔ یونانی ترجمہ سے اس کا تحملہ پوال ہے: "اور خداد ندکی نگاہ میں براتھا"۔

سوال بیہ ہے کہ عبر انی یہود نے اپنے نسخوں سے بیہ عبارت کیوں ساقط کر دی؟ ۱۲- پیانہ یوسف علیہ السلام کی چوری کے واقعہ میں تحریف :

كتاب پيدائش 'باب ۴۴ فقره ۵ عبرانی نسخه ميں ب :

" کیابہ وہی چیز نہیں جس سے میرا آقا پیتا.....ہے "۔

کوئی شہد نہیں کہ اس جملہ میں کی کر کے تحریف کی گئے ہے۔ مفسر ہار کی نے یمال کی کئے جانے کا قرار کیا ہے اور یونانی ترجمہ کے مطابق اضافہ کرنے کا حکم دیا ہے ، جس کے بعد ند کورہ فقرہ اس طرح ہو جائے گا: "تم لوگوں نے میر اپیانہ کیوں چوری کیا ؟ کیا یہ وہی چیز نہیں جس سے میر اا قاپتیا ..... ہے "۔

۱۳-موی علیه السلام کی بهن مریم بنت عمر ان کانام ساقط کرتے کی تحریف: کتاب خروج 'باب۲' فقره ۲۰عبر انی نسخه میں ہے:

"اور عمرام نے اپنے باپ کی بمن یو تحبد سے بیاہ کیا اس عورت کے اس سے ہارون اور موٹی پیدا ہوئے"۔

کوئی شبہہ نمیں کہ اس فقرہ میں کی کر کے تحریف کی گئی ہے 'جو سامری نسخ اور یونانی تر جے سے ظاہر ہوتی ہے اور وہ یوں ہے: "اس عورت کے اس سے ہارون اور موکیٰ اور ان کی بہن مریم پیدا ہوئی "۔



آدم کلارک کہتا ہے: کبار محققین کو یقین ہے کہ "اور ان کی بہن مریم" کا لفظ عبر انی متن میں موجود تھا۔

اس کی بات کے معنی ہے ہیں کہ اس لفظ کو عبر انی یبود یوں نے یا تو سامریوں کی دشمنی میں ساقط میں ساقط کر دیاہے جو سامری توریت پراعتاد کرتے تھے'یا عیسائیوں کی دشمنی میں ساقط کر دیاہے جو یونانی توریت پراعتاد کرتے تھے۔

۱۳-زبورمیں بیشی یا کمی کے ذریعہ تحریف:

چود ھویں مز مور کے تیسرے اور چوتھے فقروں کے در میان کچھ مزید فقرے آئے ہیں' یہ فقرے لاطنی اور عربی ترجے میں اور واٹیکانوس کے نسخے میں جو ایک یونانی نسخہ



ہے موجود ہیں' ان فقرول کی نص اس طرح ہے:

"ان كا گلا كھلى ہوئى قبر ہے 'انہوں نے اپنى زبانوں سے فریب دیا 'ان کے ہو نٹول میں سانپوں كا زہر ہے 'ان کا منہد لعنت اور کرواہث سے بھرا ہے 'ان کے قدم خون بمانے کے لئے تیزرو ہیں 'ان كى راہوں میں تباہى اور بد حالى ہے اور وہ سلامتى كى راہ سے واقف نہیں "۔

نہ ہوئے 'ان كى آئكھوں میں خداكا خوف نہیں "۔

یہ فقرے عبرانی ننج میں موجود نہیں 'لیکن "رومیوں کے نام پولس رسول کا خط"
کے باب ۳' نقرہ ۱۳ تا ۱۸ میں پائے جاتے ہیں۔ لنذاا نہیں یا تو یہود نے اپنے عبر انی نسخہ
سے ان عیسائیوں کی عداوت میں ساقط کر دیاہے جو یونانی توریت پراعتاد کرتے تھے اور یہ
کمی کے ذریعہ تحریف ہے 'یاعیسائیوں نے پولس کی حمایت میں نہ کورہ تراجم کے اندراس
کااضافہ کر دیاہے اور یہ اضافہ کے ذریعہ تحریف ہے 'لنذادونوں فریق میں سے کسی ایک
پر قطعاً تحریف لازم آر بی ہے۔

۱۵-انجیل لو قامیں کی کے ذریعہ تحریف:

الجیل لو قا'باب۲۱ فقره۳۳ تا۳ هیں ہے:

"(٣٢) میں تم سے بچ کہنا ہوں کہ جب تک بیہ سب با تیں نہ ہولیں بیہ نسل ہرگز تمام نہ ہوگ۔ (٣٣) آسان اور زمین ٹل جائیں کے لیکن میری باتیں ہرگز نہ ٹلیں گ۔ (٣٣) پس خبر دار رہو'ایبانہ ہو کہ تمہارے دل خمار اور نشہ بازی اور اس زندگی کی فکروں سے ست ہو جائیں "۔

ہورن کہتا ہے کہ انجیل لو قائے نقرے ۳۳ 'اور ۳۳ کے در میان ہے ایک پورا فقرہ ساقط کر دیا گیا ہے 'لیکن سارے محققین و مفسرین نے اس نقصان عظیم سے جوانجیل لو قائے متن میں واقع ہواہے آئکھیں موندے رکھیں' یمال تک کہ محقق ہمیلز نے اس پر متنبہ کیااور ہورن نے جرائت کر کے میہ مطالبہ کیا کہ انجیل متی اور انجیل مرقس کی طرف رجوع کر کے انجیل لو قامیں اس فقرے کا اضافہ کیا جائے۔

ذیل میں سابقہ فقروں کے ساتھ ہم یہ فقرہ بھی نقل کرتے ہیں تاکہ انجیل او قاسے اس فقرے کو گراکراس میں جو بالقصد تحریف کی گئے ہے وہ واضح ہو سکے۔

انجیل متی'باب۲۴'نقره ۳۳ تا۳ سیس ہے:

"(٣٣) میں تم سے سے کہ کہ تا ہوں کہ جب تک بیر سب باتیں نہ ہولیں بینسل ہرگز تمام نہ ہوگی۔ (٣٣) ہوگی۔ (٣٦) ہوگی۔ (٣٦) کہ کی اس اور زمین ٹل جائیں گے الیکن میری باتیں ہرگز نہ ٹلیس گی۔ (٣٦) کیکن اس دن اور اس گھڑی کی بابت کوئی نہیں جانتا' نہ آسان کے فرشتے' نہ بیٹا' '' گر صرف باپ"۔

انجیل مرقس'باب۱۰ فقره۳۳۲۳۳ میں ہے:

"(۳۰) میں تم سے مج کہتا ہوں جب تک یہ سب باتیں نہ ہولیں یہ نسل ہرگز تمام نہ ہوگی۔(۳۰) آسان وزمین مُل جائیں گے 'لیکن میری باتیں نہ ٹلیں گی۔(۳۲) لیکن اس دن یاس گھڑی کی بابت کوئی نہیں جانتا'نہ آسان کے فرضے 'نہ بیٹا' مگر باپ"۔

ہورن اور ہیلز کے اعتراف کے مطابق انجیل متی 'باب ۲۴' فقرہ ۳۱' اور انجیل مرقس' باب ۱۳' فقرہ ۳۲ میں جو عبارت ہے وہ انجیل لو قاسے ساقط ہو گئی ہے اور اسے اس میں ہڑھادیناضرور ی ہے۔

١٧- يهودونصاري کي باہم رحمني کے سبب تحريف:

انجیل متی'باب۲' فقرہ۲۳میں ہے : . .

<sup>(</sup>۱) "مدينا" كالفظ مصنف كي نقل كرده عربي عبارت من نسي به محراردوبا كبل مي ب (مترجم)



"اور ناصره نام ایک شهر میں جابسا' تا کہ جو نبیوں کی معرفت کہا گیا تھاوہ پوراہو کہ وہ ناصری کہلائےگا"۔

اس میں یہ جو آیا ہے کہ " تا کہ جو نبیوں کی معرفت کما گیا تھاوہ پورا ہو کہ وہ ناصری کہلائےگا"یہ اس انجیل کی مشہور غلطیوں میں سے ہے 'کیونکہ یہ قول انبیاء کی طرف منسوب 'معروف کتابوں میں سے کسی کتاب میں نہیں ہے۔ للذایا توعیسا ئیوں نے یمود کی عداوت میں یہ قول اپنی کتابوں کے اندر داخل کر دیا ہے اور یہ اضافہ کے ذریعہ تحریف ہے ' یا یمود نے عیسا ئیوں کی عداوت میں یہ قول اپنی کتابوں سے ساقط کر دیا ہے اور یہ کی کے ذریعہ تحریف ہے۔

محقق گریزاتھم اور کیتھولک علاء کا خیال ہے کہ میہ تول انبیاء کی تابول میں تھا، لیکن میہ کتابیں نامید ہو گئیں اور کیتھولک علاء کا خیال ہے کہ میہ تول انبیان کی وجہ سے خیافع کر دیا، چنانچہ بعض کو چھاڑ دیااور بعض کو جلادیا، کیونکہ جب انبوں نے دیکھا کہ حواری اپنی ملت کے عقائد ثابت کرنے کے لئے ان کتابوں سے تمک کررہے ہیں توانہوں نے میچ علیہ السلام کی نبوت کا نکار کرنے کے لئے جان ہو جھ کر ان کتابوں کو ضائع کر دیا۔ اس کا پتہ اس سے لگتا ہے کہ انہوں نے گئا ایس کتابیں نابید کردیں جن سے متی نے نقل کیا ہے۔

جسٹن نے طریفون یہودی سے مناظرہ کے دوران کہاتھاکہ یہود نے بہت ی کتابوں میں تحریف کر دی ہے اور انہیں "عمد قدیم" سے نکال دیا ہے 'تاکہ بیہ ظاہر ہو کہ عمد جدید 'عمد قدیم کے مخالف ہے۔

اس سے پنہ چلنا ہے کہ پچھلے دور میں تحریف آسان تھی۔ دیکھو کس طرح بہت ساری کتابیں صفحہ عالم سے مٹ گئیں 'کیونکہ بعض نے بعض کی دشنی میں انہیں ناپید کر دیا۔ اس سے بڑھ کر کمی کی تحریف اور کیا ہو سکتی ہے کہ ان کے فرقے نفسانی اغراض کے لئے



جان بوجھ کر آسانی کتابیں ہی ضائع کردیں۔

اور آگر یہود نے عیسیٰ علیہ السلام کی رسالت کے انکار کے لئے اپنی کتابوں میں تحریف کی ہے تو عیسا ئیوں نے مثلیت اصلام کی الوجیت اور انہیں اللہ کا بیٹا ثابت کرنے کے لئے اور عیسیٰ علیہ السلام کی الوجیت اور انہیں اللہ کا بیٹا ثابت کرنے کے لئے تحریف کی ہے 'اور اسی لئے ان سے میہ بھی بعید نہیں کہ انہوں نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی بشارت دینے والی نصوص پر بھی ہاتھ صاف کر دیا ہو' بلکہ ان کے یہاں اس کا اہتمام دوسر کی باتوں سے زیادہ ہوا ہوگا' کیونکہ انہوں نے ہر اس عبارت میں تحریف کی ہے اور کر رہے ہیں جو مسلمانوں کے لئے مفید ہو سکتی ہے۔

www. KITABOSUNNAT.COM KITABOSUNNAT@ GMAIL.COM



## عيسائي مغالطے اور ان كار د

## يهلامغالطه

عیسائی حضرات 'اپنی کتابول سے ناواقف لوگول کو مغالطہ دینے کے لئے کہا کرتے ہیں کہ صرف مسلمان حضرات ہیں جو عہد قدیم اور عہد جدید (بائبل) میں تحریف کا دعویٰ کرتے ہیں۔

اس مغالطے کی تردید کے لئے ہم تین راستوں سے شواہد پیش کررہے ہیں:

بہلار استہ: عیسائیوں کے مخالفین کے اقوال کی نقل:

الف: بت پرست عالم سلسوس نے دوسری صدی عیسوی میں عیسا ئیوں کے رد میں ایک کتاب لکھی تھی ، جرمنی عالم اکمارن سلسوس کی اس کتاب سے حسب ذیل بات نقل کر تا ہے کہ: "عیسا ئیوں نے اپنی انا جیل تین یا چار مرتبہ ' بلکہ اس سے زیادہ مرتبہ اس طرح بدل دیں کہ گویااس کے مضامین تبدیل ہوگئے"۔

د کیھو! یہ بت پرست عالم بتلا تاہے کہ عیسا ئیوں نے اس کے دور تک اناجیل کو جار سے زیادہ مرتبہ بدل دیا تھا۔

ب: امریکی مصلح پادری پار کر متوفی ۱۸ ۲۰ء -جوعیسائیوں کی نظر میں خدہے-کہتا ہے کہ: "عیسائی کتابوں میں عبار توں کا اختلاف تمیں ہزارہے 'اوریہ تعداد میل کی تحقیق کے مطابق ہے"۔

ج: ایک ملحد نے عیسیٰ اور مریم اور حواریوں کی طرف منسوب ان کتابوں کا - جنہیں اب عیسا ئیوں نے مستر د قرار دیاہے - جدول تیار کیا' کل چو ہتر کتابیں ہو کیں۔اس کے بعد وہ کہتاہے کہ: "آخر ہمیں یہ کیسے معلوم ہو کہ الهامی کتابیں وہ ہیں جو اس وقت عمد



جدید کے ضمن میں تشلیم شدہ ہیں 'یا یہ کتا ہیں جو مستر د کر دی گئی ہیں 'اور جب ہم یہ طموظ رکھیں کہ پریس کی ایجاد سے پہلے یہ تشلیم شدہ کتا ہیں بھی الحاق اور تبدیلی کے لا کق تھیں تواور مشکل پڑے گی"۔

دوسرا راستہ: قدیم عیسائی فرقوں کے اقوال کی نقل جنہیں اب عیسائی بدعتی شار کرتے ہیں:

الف: ایونی فرقہ: یہ فرقہ پہلی صدی عیسوی میں ظاہر ہوا اور پولس کا ہمعصر تھا'اس نے پولس پر سخت نکیر کی اور اسے مرتد شار کیا' یہ عمد قدیم کی کتابوں میں سے صرف توریت کو تسلیم کر تا تھااور عمد جدید کی کتابوں میں سے صرف انجیل متی کو تسلیم کر تا تھا' لیکن اس فرقے کے پاس اس انجیل کا چو نسخہ تھا وہ متی کی طرف منسوب انجیل کے موجودہ نسخے سے جے پولس کے پیروکار مانتے ہیں مختلف تھا' اس انجیل میں موجودہ پہلے دوباب نہ تھے'کیونکہ اس کا عقیدہ تھا کہ یہ دونوں باب اور انجیل کے دوسرے بہت سے مقامات تح بیف شدہ ہیں'یہ فرقہ مسے کی الوہیت کا بھی انکار کرتا تھا'اس کا عقیدہ تھا کہ وہ صرف انسان تھے۔

ب: مارسیونی فرقہ: یہ بھی ایک قدیم عیسائی فرقہ ہے' یہ عمد قدیم کی ساری کتابوں
کا انکار کرتا تھا' اور کتا تھا کہ یہ الهامی نہیں ہیں' اور عمد جدید کی انجیل لو قااور پولس کے
دس خطوط کے علاوہ باقی کتابوں کو بھی تسلیم نہیں کرتا تھا' اور یہ دس خطوط بھی جو اس
فرقے کے نزدیک تسلیم شدہ ہیں موجودہ خطوط کے مخالف ہیں۔ جمال تک انجیل لو قاکا
تعلق ہے تو یہ فرقہ اس کے پہلے دو بابوں کا انکار کرتا تھا اور ای طرح اس کے دوسر ب
بحت سے مقامات کا بھی انکار کرتا تھا' لارڈنر نے اپنی تفییر کے اندر ان میں سے چودہ
مقامات کا ذکر کیا ہے۔



"بل" نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے کہ اس مارسیونی فرقے کا عقیدہ ہے کہ اس کا کنات کے دو خدا ہیں: ایک خیر کا خالق ہے اور دوسر اشر کا خالق ہے کہ تتاہے کہ توریت اور عمد قدیم کی ساری کتابیس شرکے خدا کے پاس سے ہیں کیونکہ یہ عمد جدید کی

ج: مانی کیز فرقہ: اس فرقہ کاسب سے بڑاعالم فاسٹس ہے جو چو تھی صدی عیسوی میں

گذراہے 'لار ڈنراپی تغییر میں آگٹائن سے نقل کرتاہے کہ فاسٹس نے کہاہے کہ جو چیزیں تمہارے باپ دادا نے مکر سے عہد جدید میں ملی کر کے اس کی خوبصورتی اور انفلیت کو داغدار کر دیاہے میں ان کا منکر ہوں 'کیونکہ یہ بات محق ہے کہ اس عہد جدید کونہ مسے نے کہ اس عہد جدید کونہ مسے نے کھاہے اور اس ڈر سے کونہ مسے نے کھاہے اور اس ڈر سے حواریوں اور ان کے رفقاء کی طرف منسوب کر دیاہے کہ لوگ یہ سمجھ کر کہ جن حالات کواس نے لکھاہے ان سے واقف نہ تھا'اس کی تحریری کا عتبار نہ کریں گے 'اور یوں ایسی کواس نے لکھاہے ان سے واقف نہ تھا'اس کی تحریری کا عتبار نہ کریں گے 'اور یوں ایسی کے مریدوں کتابیں تالیف کر کے جن میں اغلاط و تناقضات یائے جاتے ہیں حضرت عسیٰ کے مریدوں

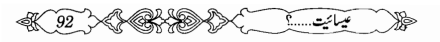
چنانچہ اس فرقہ کا رہنما کی باتیں پکار پکار کر کہتا تھا'جن میں ہے واضح ترین ہے ہیں: ۱-عیسا ئیوں نے عمد جدید میں بہت سی چیزیں داخل کر دی ہیں جو اس سے خارج ہا۔

۲- یہ عمد جدید جو اس وقت معروف ہے میہ نہ حضرت مسے کی لکھی ہوئی ہے' نہ حواریوں کی اور نہ ان کے بیروکاروں کی' بلکہ میر کسی نامعلوم آدمی کی لکھی ہوئی ہے۔

٣-اس عهد جديد ميس غلطيال اورينا قضات واقع ہوئے ہيں۔

کو سخت اذیت پہنچائی ہے۔

لار ڈنراپی تفسیر میں کہتاہے کہ مؤر خین کا تفاق ہے کہ پورامانی کیز فرقہ کسی بھی وقت



میں عمد قدیم کی کتابوں کو تسلیم نہیں کر تاتھا' اس کا عقیدہ تھاکہ شیطان نے موٹ سے کلام کیااور یہود کے انبیاء کو وھوکہ دیا۔ یہ فرقہ ان انبیاء کو چور اور ٹھگ کہتاہے۔

پذکورہ دونوں راستوں ہے واضح ہو جاتا ہے کہ عیسائیوں کے مخالفین اور اس طرح قد یم عیسائی فرقے جنہیں آج کے عیسائی بدعتی شار کرتے ہیں وہ ابتدائی صدیوں ہے ہی نمایت زور زور سے پکار کر کمہ رہے ہیں کہ عمد قدیم اور عمد جدید (بائبل)کی کتابوں میں تحریف واقع ہوئی ہے۔

تبیر ا راستہ: جو مفسرین ومؤرخین عیسائیت کے لئے متصب اور سارے عیسا ئیوں کے نزدیک مقبول ہیں ان کے اقوال کی نقل:

الف: آدم کلارک کہتا ہے: اکثر بیانات جو مؤرضین نے خداوند (مراد حضرت عینی)
کے سلسلے میں لکھے ہیں صحیح نہیں ہیں کیونکہ جو چیزیں واقع نہیں ہوئی تھیں ان کے متعلق انہوں نے لکھا ہے کہ وہ یقیناواقع ہوئیں 'انہوں نے دوسرے حالات کے بارے میں بھی قصد آیا سموا غلطی کی ہے 'اور بیہ بات محقق ہے کہ بہت سی جھوٹی انا جیل ابتدائی عیسوی صدیوں میں رائح تھیں 'اور ان انا جیل کی تعداد ستر سے زیادہ پہنچ چکی تھی۔ فیری سیوس نے ان جھوٹی انا جیل کو جمع کر کے تین جلدوں میں طبع کیا تھا۔

ب: حضرت موسیٰ علیه السلام کی طرف پانچ کتابوں۔ پیدائش 'خروج 'احبار 'گنتی اور اشٹناء 'جواس وقت توریت کے نام سے مشہور ہیں۔ کے علاوہ مزید چھ کتابیں منسوب کی گئی ہیں جو ریہ ہیں:

> ۱- کتاب مشاہدات ۲- کتاب پیدائش (صغیر) ۳- کتاب معراج



۴-کتاب اسرار

۵- کتاب فسٹمنٹ (عہدیاو صیت)

۲-کتاب ا قرار

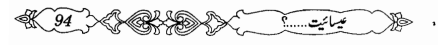
ہورن کہتا ہے: گمان یہ ہے کہ یہ جعلی کتابیں عیسائی ملت کی ابتداء میں ' یعنی پہلی صدی عیسوی میں گھڑی گئی ہیں۔

ج: مورخ موشیم کہتا ہے: مصر کے یہود نے حضرت مسے کی پیدائش سے پہلے ایک مقولہ سکھ رکھا تھا جو فلاسفہ کے یہال مشہور ہے ، وہ یہ ہے کہ سچائی اور اللہ کی عبادت میں ذیاد تی کے لئے جھوٹ بولنا اور دھو کہ دینا صرف میں نہیں کہ جائز ہے بلکہ لائق محسین ہے۔ یہود نے اس مقولے پر عمل کیا، جس کا بینی پیتہ بہت می قدیم کتابوں سے لگتا ہے ، پھراس نا نہجار مقولے کی وباء عیسا ئیوں میں منتقل ہوئی، جیسا کہ ان بہت می کتابوں

ہے مچراس نامجار مفولے ی وباء عیسا میوں میں معل ہوئی جیسا کہ ان بہت سے ظاہر ہو تاہے جوانہوں نے اکابر کی طرف جھوٹے طور پر منسوب کی ہیں۔

جب جھوٹ اور فریب 'مسے سے پہلے یہود کے یہاں اور مسے کے بعد عیسا ئیوں کے یہاں و یُ متحبات میں سے ہوں تو کیا جعل سازی 'تحریف اور جھوٹ کسی حد پر جاکررک سکتا ہے ؟

و: لار ڈنراپی تفییر میں کہتاہے: بادشاہ اناسٹیوٹس (زمانہ حکمر انی ۴۹-۵۱۸ء) کے حکم ہے مقد س اناجیل کے متعلق ان کے مصفین کے مجمول ہونے کی وجہ ہے یہ فیصلہ کیا گیا کہ یہ عمدہ نہیں ہیں' للذاان کی پھر ہے تقیح کی گئی۔ پس اگر اس بادشاہ کے عمد میں اناجیل کی کوئی ثابت سند ہوتی توہ ہان کی تھیجے کا حکم نہ دیتا' پھر مقیحین نے بقدرامکان غلطیوں اور تناقضات کی تقیحے کی۔اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان اناجیل میں ہر پہلوسے یقیناً تحریف کی گئے ہے'اور یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ان کی اساد نہیں ہے۔



ھ: آگٹائن اور میلز اور قدیم عیسائی کہتے ہیں کہ یہود نے ۱۳۹ء میں یونانی ترجے پر
اعتماد کرنے والے عیسائیوں کی دشمنی میں عبر انی توریت کے اندر تحریف کر ڈائی' تاکہ
یونانی ترجمہ نا قابل اعتبار ہو جائے۔ کن کاٹ نے قوی دلائل سے جن کاکوئی جواب شیں'
ثابت کیا ہے کہ یہود نے سامریوں کی عداوت میں' جن کے پاس عبر انی توریت کے
بجائے ان کی اپنی خاص توریت تھی' عبر انی توریت کے اندر تحریف کر ڈائی۔
و: مفسر ہارسلی کہتا ہے: اس میں کوئی شبہ نمیں کہ مقدس متن میں تحریف ہوئی ہے'
یہ بات نسخوں کے اختلاف اور عبار توں کے تا قض سے ظاہر ہے' اور یہ بات تقریباً بیٹین

و باسترہاری ہتا ہے ؟ اس یں توی سبہ یں کہ مقد کی سن یں حریف ہوی ہے ۔
یہ بات نسخوں کے اختلاف اور عبار تول کے خاقض سے ظاہر ہے 'اور ہو نقول لوگوں کے ہے کہ بہت ہی فتیج عبار تیں مطبوعہ متن میں داخل ہو گئی ہیں 'اور جو نقول لوگوں کے پاس تھیں ان کے سلسلہ میں عبر انی متن تحریف کی سب سے بدترین حالت میں ہے۔

ز : وائس کہتا ہے : اور یجن اختلافات کی شکایت کرتا تھا اور انہیں مختلف اسباب کی طرف منسوب کرتا تھا ور لا پروائی۔ اور جب جیروم طرف منسوب کرتا تھا' مثلاً لکھنے والوں کی غفلت' شرارت اور لا پروائی۔ اور جب جیروم نے عمد جدید کا ترجمہ کرنا چاہا تو اس کے پاس جو مختلف نسخ تھے ان کا تقابل کیا' اسے زبروست اختلاف ملا۔

آدم کلارک اپنی تفسیر میں کہتا ہے: جیروم سے پہلے لاطینی زبان میں مختلف متر جمین کے کئے ہوئے بہت سے تر جے موجود تھے 'بعض میں انتنائی درجہ تحریف تھی اور بعض مقامات دوسرے مقامات کے منافی تھے 'جیساکہ جیروم نے صراحت کی ہے۔

ر: راہب فلیس کواڈنولس نے بعض مسلمانوں کے رد میں ایک کتاب لکھی ہے، جس کا نام "خیالات" رکھا ہے، اور اسے 9 ۱۹۳ء میں شائع کیا ہے، وہ کہتاہے کہ عمد قدیم کی کتابوں میں بکثرت تحریف پائی جاتی ہے، اور ہم عیسا ئیوں نے ان کتابوں کواس لئے محفوظ رکھا ہے تاکہ یمود کو تحریف کاالزام دے سکیں، ورنہ ہم ان کے اباطیل کو تسلیم نہیں



### کرتے۔

ط: بادشاہ جیمس اول (متوفی ۱۹۲۵ء) کے پاس پروٹسٹنٹ فرقہ کی جانب سے ایک "عرض حال" پیش کی گئی جس میں انہوں نے کہاہے کہ زبور کے مزامیر 'جو ہماری نماز کی کتاب میں داخل ہیں' تقریبا دوسو جگہوں میں کی' بیشی اور تبدیلی کی صورت میں عبر انی نفس کے مخالف ہیں۔

ی: اگریز مورخ مسر توماس کار لاکل (متوفی ۱۸۸۱ء) کہتا ہے: اگریز مترجمن نے مطلب بگاڑ دیا ہے، حق چھپادیا ہے، جاہلوں کو دھوکہ دیا ہے اور انجیل کا جو مطلب سیدھا تھا اسے میرھاکر دیا ہے، انہیں اندھیرا، روشن سے زیادہ 'اور جھوٹ 'چ سے زیادہ پسند ہے۔

ک: مسر بروئن جو برطانیہ میں جدید تر جے کی مجلس کا بردا مسئول تھا 'اس نے پادریوں سے کما کہ انگلتان میں جو انگریزی ترجمہ رائج ہے وہ غلطیوں سے بھر اہوا ہے 'اور آپ لوگوں کے مشہور انگریزی ترجمے نے آٹھ سواڑ تالیس (۸۳۸) جگہ پر عمد قدیم کی عبار توں میں تحریف کی ہے 'اور بے شار لوگوں کی طرف سے عمد جدید کی تاہوں کورد کرنے کا سبب بن گیا ہے۔

www. KITABOSUNNAT. COM



# عهد قدیم وجدید (بائبل) ی عبارتوں میں اختلاف واقع ہونے کے اسباب:

ہورن کہتاہے کہ عبارت میں اختلاف واقع ہونے کے چار اسباب ہیں:

پہلا سبب: کا تب کی غفلت اور اس کاسمو' اور اس بات کا تصور کئی طرح پر کیا جاسکتا >:

ا- یہ کہ جوشخص کا تب پر عبارت الملا کرار ہا تھااس نے الملامیں تحریف کر دی اور پچھ کا پچھ بول دیا' یا بیہ کہ جب اس نے الملا کر ایا تو کا تب اس کی بات نہ سمجھ سکا اور پچھ کا پچھ لکھ دیا۔

۲- یہ کہ عبر انی اور یو نانی حروف بعض متشابہ ہیں 'لنداا یک کی جگہ دو سرے کو لکھ دیا۔ ۳- یہ کہ کاتب نے اعراب کو خط سمجھ لیا 'یا جو خط لکھا جاتا تھااہے حرف کا جزء سمجھ لیا' یا کا تب اصل مطلب نہ سمجھ سکا'لنذا اس نے اپنے اجتماد سے عبارت کی اصلاح کر دی اور یوں غلطی کر بیٹھا۔

۳- یہ کہ کاتب سمو اُایک جگہ ہے دوسری جگہ منتقل ہو گیااور جب اے پتہ چلا توجو کچھ لکھ چکاتھاا ہے نہ منایااور دوبارہ وہیں ہے کتابت شروع کر دی جسے چھوڑاتھا'لنذاجولکھ چکاتھاوہ منائے بغیر باتی رہ گیا۔

۵- لیا کہ کاتب کوئی مبات بھول گیا اور دوسر کی چیز لکھ لینے سے بعد متنبہ ہوا' للذا متر و کہ عبارت اس کے بعد متعلا لکھ دی'اس لئے عبارت اپنی صحیح مجلہ سے دوسری مجلہ متعلل ہوگئی۔

۲ - کتابت کے دوران کا تب کی نظر چوک کردوسر می سطر پر جاپڑی 'للذاایک عبارت یا کئی عبار تیں ساقط ہو گئیں اور کا تب اے جان نہ سکا۔

ے - یہ کہ کا تب نے بعض الفاظ سمجھنے میں غلطی کی اور اے اپنے فہم کے مطابق لکھ دیا'



لنذاغلطی میں پڑ گیا۔

۸- یه که کاتبول کی جمالت اور غفلت عبارت میں اختلاف واقع ہونے کا بڑا سبب
 یہ کہ انہوں نے حاشیہ یا تفسیر کی عبارت کو متن کا جزء سمجھ کر اسے متن میں داخل کر
 لیا۔

دوسراسبب: جس ننخے سے نقل کیا گیا ہے اس کا ناقص ہونا 'اور اس کا تصور بھی گئی طرح پر کیاجاسکتاہے :

ا-حروف کے اعراب کامٹ جاپا۔

۲-جواعراب ایک صفح میں تھادہ دوسرے صفح میں ظاہر ہو گیاادر دوسرے صفح کے حروف کے ساتھ مل جل گیا النداکاتب نے اس کو اس کا جزء سمجھ کر جیسے سمجھا تھادیسے ہی لکھ دیا۔

۳-متر و کہ فقرہ حاشیہ پر لکھا تھااور اس پر اس جگہ کی کوئی علامت نہ تھی جمال سے وہ فقرہ کم ہوا تھا' چنانچہ دوسرے کا تب کو اس کے کم ہونے کی وہ جگہ معلوم نہ ہوسکی جمال اس فقرے کو لکھا جاتا تھا' اس لئے اس نے اجتماد کیااور جگہ کی تعیین میں غلطی کر بیٹھا۔ ::

تيسراسبب: خيالي تقيح واصلاح اوراس كاتصور بهي كئ طرح پر كيا جاسكتا ب

ا - کاتب نے صحیح عبارت کو نا قص سمجھا ' یا مطلب سیجھنے میں غلطی کی ' یا یہ سمجھا کہ عبارت غلط ہے ' حالا نکہ وہ غلط نہ تھی۔

۲- بعض محققین نے غلطی کی اصلاح ہی پر اکتفانہ کی بلکہ غیر تصبے عبار توں کو قصبے عبار توں سے بدل دیا 'اورا پسے فضول کلام اور متر ادف الفاظ ساقط کر دیے جن سے انہیں کوئی فرق محسوس نہ ہوا۔

۳-انہوں نے معانی کے لحاظ سے متقابل فقروں کو ہرا ہر کرتے ہوئے ایک دوسر ہے



کے مساوی بنادیا' چنانچہ زائد کو کم یا کم کوزیادہ کر دیا'اوریہ تصرف اناجیل میں خصوصاوا تع م ہوا' اسی لئے پولس کے خطوط میں بکٹرت الحاق ہے' تاکہ جو عبار تیں اس نے عمد قدیم سے نقل کی ہیں وہ یونانی ترجے کے مطابق ہو جائیں 'اور یمی صورت سب سے زیادہ واقع ہے۔

ہ ۔ بعض محققین نے عہد جدید کی عبار توں کو لا طینی تر جے کے مطابق بنادیا۔

چوتھاسبب: بالقصد تحریف:

یہ تحریف ان لوگوں سے جودین میں متشد دیا بدعتی تھے صادر ہوئی ہے۔ بدعتی محرفین میں سب سے برا محرف بارسیون ہے 'اور جہال تک متشد دین کا معاملہ ہے تو یہ کسی مقبول مسئلے کی تائید کے لئے یا دار د ہونے والے اعتراضات کے دفعیہ کے لئے جان بوجھ کر تحریف کیا کرتے تھ 'پھر ان کے بعد ان تحریفات کورائح قرار دیاجا تا تھا۔ ہور ن نے اس فتم کی بالقصد تحریفات کی بہت سے مثالیں دی ہیں جو اپنی قوم میں اہل دین و دیانت کی حیثیت سے معروف متشد دین سے صادر ہوئی ہیں۔

اور جب بہ ثابت ہو گیا کہ کا تبول کے جہل اور غفلت کی وجہ سے حاشے اور تفیر کی عبار تیں متن کے اندر داخل ہو گئیں اور کا تبول نے جن عبار توں کو غلط سمجھا ان کی اصلاح کی اور غیر فصیح عبار توں کو بدل دیا اور فضول یا متر ادف الفاظ ساقط کر دیے اور متقابل فقرات کو خصوصاً انجیل میں مساوی کر دیا 'اور بعض محققین نے عمد جدید کولا طین ترجے کے مطابق بناڈ الا اور بدعتیوں نے قصد آتح بیف کی اور اپنی ملت کے اندر متشد دابل دیا ت اور اہل دین نے مسائل کی تائیدیا اعتراضات کے دفعیہ کے لئے قصد آتح بیفات کیں 'اور ان بالقصد تح بیفات کو ان کے بعد ترجے دی جاتی رہی 'تواب تح بیف کی صور توں میں سے کون کی صورت رہ جاتی ہے جس کا ارتکاب ان حضرات نے نہیں کیا ہے ؟ اور میں سے کون کی صورت رہ جاتی ہے جس کا ارتکاب ان حضرات نے نہیں کیا ہے ؟ اور



تح یف کے دروازوں میں سے کون سادروازہ باقی رہتا ہے جس میں یہ لوگ نہیں گھے ہیں ؟ اور اگر ہم یہ کہیں کہ صلیب پرست عیسا ئیول نے دین اسلام کے ظہور کے بعد وہ عبار تیں بدل دیں جو مسلمانوں کے لئے مفید تھیں ' بھر اس تحریف کو ان کے بعد ترجیح دے دی گئی تواس میں کون سابعد ہوگا؟ بلکہ یہ تحریف جو مسلمانوں کے خلاف کی گئی ہے اس کااہتمام ان کے نزدیک باہم ایک دوسرے کے خلاف کی جانے والی تحریف سے کمیں بڑھ کرہے ' اور اس کی ترجیحان کے نزدیک زیادہ بھتر اور ضروری ہے۔



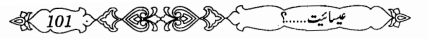
## دوسر امغالطه

عیسائی کتے ہیں کہ مسے علیہ السلام نے عمد قدیم کی کتابوں کے برحق ہونے کی شادت دیے 'آگریہ کتابیں تحریف شدہ ہوتیں تووہ اسکی شادت نہ دیے 'بلکہ یمود کو تحریف کا الزام دیے۔ تحریف کا الزام دیے۔

اس مغالطے کاجواب ہے ہے کہ جب عمد قد یم اور عمد جدید (بائبل) کی کئی بھی کتاب کے لئے لفظی تواتر ثابت نہیں اور مصفین تک ان کی متصل سند نہیں اور ان کتابوں میں ہر طرح کی تحریف واقع ہونا ثابت ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ متشد داہل دین و دیانت مسائل کی تائیدیا اعتراضات کے و فعیہ کے لئے تحریف کیا کرتے تھ ' تو یہ ساری ہی کتابیں ہمارے نزدیک مشکوک ہو گئیں 'اور ان کے بعض فقر ات سے ہمارے خلاف ججت پکڑنا در ست نہیں 'کیونکہ احتمال ہے کہ یہ فقرے الحاتی ہوں 'انہیں متشد دعیما ئیوں نے دوسر کیا تیسری صدی عیسوی میں ایونی 'مارسیونی اور مانی کیز فرقوں کے خلاف داخل کر دوسر کیا تیسری صدی عیسوی میں ایونی 'مارسیونی اور مانی کیز فرقوں کے خلاف داخل کر دیا ہو ' بھر ان تحریفات کو ان کے بعد ترجے دے دی گئی ہو 'کیونکہ یہ ان کے مسائل کی تائید کرتی ہیں ' جیسا کہ انہوں نے ایرین فرقے کے خلاف کیا تھا' نہ کورہ تیوں فرقے عمد قد یم کی کل یا کئر کتابوں کا انکار کرتے تھے۔

پھراگر ہم ان فقرول کے الحاقی ہونے سے قطع نظر بھی کرلیں توان سے بسر حال ان کتابوں کی سند ثابت نہیں ہوتی 'کیو نکہ ان فقروں میں ان کتابوں کی تعداد اور ان کے نام نہیں بتائے گئے ہیں'لندایہ بات کیسے معلوم ہوگی کہ عمد قدیم کی کتابیں انتالیس ہیں' (جیسا کہ اس وقت کیتھولک کہتے ہیں) پاچھیالیس ہیں (جیسا کہ اس وقت کیتھولک کہتے ہیں) پاچھیالیس ہیں (جیسا کہ اس وقت کیتھولک کہتے ہیں) ؟

یمودی مورخ یوسینوس-جو حضرت مسیح علیه السلام کے بعد گذراہوا نهایت متصب



یودی ہے گر عیسائی اس کا حرّام کرتے اور اس کی کتا ہیں قبول کرتے ہیں۔ اپنی تاریخ
میں لکھتے ہوئے کہ تاہے کہ ہم یہود کے پاس ہزاروں کتا ہیں نہیں ہیں جوا کیدوسرے کے
منافی ہوں 'بلکہ ہمارے پاس بائیس کتا ہیں ہیں جن میں سے پانچ موکی علیہ السلام کی ہیں۔
غرض اس کا بیان ہے کہ موسی علیہ السلام کی پانچ کتا بوں کے علاوہ 'قوریت کی ملحقات
سرہ کتا ہیں ہیں ' جبکہ صورت حال ہے ہے کہ قوریت کی بیہ ملحقات پروٹسٹنٹ کے یہاں
چو نتیس کتا ہیں ہیں 'اور کیتھولک کے یہاں اکتالیس کتا ہیں ہیں۔ اس لئے سوال ہے ہے کہ
ان ملحقات میں سے کون کی کتاب ان سرہ میں داخل ہے اور کون کی ان سے خارج ہے ؟
فولت اور یہ گذر چکا ہے کہ محقق گریزا تھم اور کیتھولک علماء کو اعتراف ہے کہ یہود نے اپنی
ففلت اور بد دیا تی کی وجہ سے بہت کی کتا ہیں ضائع کر دیں 'بعض کو پھاڑ دیااور بعض کو جلا
دیا 'اس لئے ہو سکتا ہے کہ یہ ضائع کر دہ کتا ہیں ان سرہ کے ضمن میں داخل رہی ہوں۔
دیا 'اس لئے ہو سکتا ہے کہ یہ ضائع کر دہ کتا ہیں ان سرہ کے ضمن میں داخل رہی ہوں۔
اد ھر محققین نے ہیں کتا ہوں کے نا پید ہونے کا اعتراف کیا ہے جن کا ذکر تو آتا ہے لیکین
اب ان کا کوئی وجو د نہیں ہے۔

ٹامس انگلس کتا ہے کہ دنیا کا اتفاق ہے کہ کتب مقدسہ میں سے جو کتا ہیں ناپید ہیں وہ ہیں ہے کم نہیں ہیں۔

اد هر بوسیفوس کی شادت سے یہ ثابت ہو تاہے کہ پانچ کتابیں حضرت موسیٰ علیہ السلام کی طرف منسوب ہیں الیکن یہ پہتہ نہیں کہ یوسیفوس کے عمد میں جو پانچ کتابیں تھیں وہ یمی پانچ کتابیں ہیں جواس وقت متداول ہیں' یاان کے علاوہ تھیں ؟

ویسے ظاہر یہ ہے کہ ان کے علاوہ تھیں 'کیونکہ گذر چکا ہے کہ یوسیفوس اپنی تاریخ میں موجو دہ کتا بول پراعتاد نہیں کر تا تھا۔

پراگر ہم یہ تتلیم بھی کرلیں کہ عمد قدیم کی بھی کتابیں حضرت مسے سے عمد میں



متداول تھیں 'اور حفرت میے اور حواریوں نے انہی کے بارے میں شاوت وی ہے ' تو اس شاوت کا تقاضایہ ہے کہ یہ کتا ہیں اس وقت یہود کے پاس موجودر ہی ہوں ' خواہ جن افراد کی طرف یہ منسوب ہیں ان کی تصنیف ہوں یا نہ ہوں ' اور خواہ ان میں مندر ج حالات سے ہوں یا بعض سے اور بعض جھوٹے ہوں ' ہر حال اس شماوت ہے یہ نہیں مسمجھایا جاتا کہ ان میں ہے ہر کتاب ای شخص کی تصنیف ہے جس کی طرف منسوب ہاور شہر ہم جاور منہ ہو ان میں ہے ہر کتاب ای شخص کی تصنیف ہے جس کی طرف منسوب ہاور منہ ہو اور اور جواریوں نے ان میں جتنے حالات نہ کور ہیں وہ سب کے سب قطعا سے ہیں ' اور اگر میں مسیح اور حواریوں نے ان کتابوں ہے کچھ نقل کیا ہے تو محض نقل کرنے ہے یہ لازم نہیں میں اور آگر میں کتاب سے نقل کیا گیا ہے وہ الی تجی ہے کہ شخص کی محتاج نہیں ' ہاں اگر حضر سے سے اور ان کی یہ صراحت تواتر ہے خابت ہوتی تو یہ کتاب قطعا تجی ہوتی اور اس کے ماسوا مشکوک اور محتاج شخص ہوتی ' لیکن حضر سے مسیح علیہ السلام ہے ایس کی ماسوا مشکوک اور محتاج شخص ہوتی ' لیکن حضر سے مسیح علیہ السلام ہے ایس کے ماسوا مشکوک اور محتاج شخص ہوتی ' لیکن حضر سے مسیح علیہ السلام ہے ایس مراحت عہد قدیم کی کسی بھی کتاب کے بارے میں خابت نہیں ہے۔

محقق بیلی نے اپنی کتاب میں ذکر کیا ہے کہ حضرت مسے نے فرمایا تھا کہ توریت اللہ کے پاس سے ہے 'لیکن ان کے اس ارشاد کے یہ معنی نہیں کہ پوری کی پوری عمد قدیم یااس کا ہر فقرہ صحیح ہے 'اور نہ اس کے یہ معنی ہیں کہ اس کی ہر کتاب اصلی ہے 'اور نہ یہ کہ اس کے مؤلفین کی شخقیق واجب ہے ۔ ہاں حواری اور حضرت مسیح کے جمعصر یمود ان کی طرف رجوع کرتے اور انہیں استعال کرتے تھے 'لذا اس رجوع اور استعال سے یہ ثابت ہو تا ہے کہ یہ کتابیں اس وقت مشہور اور مسلم تھیں 'لیکن عمد جدید میں عمد قدیم سے کی فقرہ کو نقل کرنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ شخقیق کا مختاج نہیں۔

پھر آگر ہم فرض کرلیں کہ حضرت مسے نے عمد قدیم کی کتابوں کے لئے شمادت دی مقی تو حضرت مسے کی یہ شمادت اس بات کے منافی نمیں کہ بعد میں تحریف واقع ہوئی



ہو کیونکہ یہود نے جس طرح حضرت مسیح سے پہلے تحریف کی تھی بعد میں بھی تحریف کی تھی بعد میں بھی تحریف کی اور یہ گذر چکا ہے کہ جمہور علماء اور محققین و مفسرین اور مؤر خین کا ند بہب یہ کہ یہود نے حضرت مسیح کے بعد عیسا ئیوں کی عداوت میں ۱۳۰ء میں قصداً تحریف کی الندا حضرت مسیح کی شمادت اس بات کی نفی نہیں کرتی کہ اس کے بعد ان کتابوں میں تحریف واقع ہوئی ہو۔

WWW. KITABOSUNNAT. COM



## تيسرا مغالطه

عیسائی کہتے ہیں کہ تحریف کا وقوع بعید ہے 'کیونکہ کتب مقدسہ کے نسخ مشرق و مغرب میں پھیلے ہوئے تھے 'للذاکس کے لئےان میں تحریف ممکن نہ تھی۔

اس مغالطے کی تروید کے لئے ہم ذیل میں ایسے امور پیش کر رہے ہیں جن سے ان کتابوں میں تحریف کاو قوع معبعد نہیں رہ جاتا :

ا- موسیٰ علیہ السلام نے توریت کا نسخہ لکھااور اسے اِجبار کے حوالے کر دیااور انہیں وصیت کی کُہ اسے صندوق شہادت مے اُندر لیٹن اس تابوت کے اندر جے مو کی علیہ السلام نے بنایا تھا'ر کھ کر اس کی حفاظت کریں۔ چنانچہ موٹ علیہ السلام کی توریت اس صندوق میں رکھی رہی اور پہلے طبقے نے اس کی حفاظت کی 'جب پیہ طبقہ گذر گیا تو بنی اسر ائیل کی حالت بدل گئی'وہ تبھی مرتد ہو جاتے اور تبھی دین پر آ جاتے' داود اور سلیمان علیماالسلام کی سلطنت قائم ہونے تک ان کا یمی حال رہا' اس کے بعد ان کی حالت عمدہ ہو گئی اور ان کا عقیدہ بھی درست ہو گیا'لیکن جو توریت تابوت میں رکھی ہوئی تھی وہ بکٹر ت ارتداد کے سبب سلیمان علیہ السلام کے عمد سے پہلے ہی ضائع ہوگئ'اور یقینی طور سے بیہ معلوم نہیں کہ وہ کب ضائع ہوئی 'کیونکہ سلیمان علیہ السلام نے جب صندوق کھولی تواس میں جن دو تختیوں پر د س احکام یعنی وصیتیں تحریر تھیں ان کے سوا کچھ نہ تھا' جیسا کہ کتاب سلاطین اول' باب ۸' فقرہ ۹ میں اس کی تصریح ہے۔ پھر سلیمان علیہ السلام کی حکمرانی کے آخر میں زبروست ارتداد پیش آیا ، جیسا کہ ان کی مقدس کتابیں شادت دیتی ہیں (اور کوئی شہر نہیں کہ بیہ سلیمان علیہ السلام پر گھڑا ہوا جھوٹ ہے) چنانچہ وہ کہتی ہیں کہ سلیمان علیہ السلام اپنی ہو یوں کوراضی کرنے کے لئے آخیر عمر میں مر تدہو گئے 'اور بتوں کی بو جاکی 'اوران کے لئے بہت ہے بت خانے بنوائے (دیکھئے کتاب



سلاطین اول 'باب ۱۱' فقرہ ۱ تا ۱۱) اب سوال یہ ہے کہ جب سلیمان علیہ السلام ان یمود کی گندی شمادت کے مطابق خود ہی مرتد اور بت پرست ہو گئے تھے توانہیں توریت سے کیا کام رہ گیا تھا۔

پھر ۱۹۳۱ء میں سلیمان علیہ السلام کی و فات کے بعد ایباعظیم ترین ارتداد پیش آیا کہ بنی اسر ائیل کے اسباط تقسیم ہو گئے 'ان کی ایک مملکت دو مملکت ہو گئی اور بر بعام بن ناباط شالی فلسطین میں دس اسباط کا باد شاہ بن بیضااورا نی مملکت کانام مملکت اسر ائیل رکھا' جس کادارا لککومت میجم یعنی نابلس کے قریب ترصہ نامی مقام تھا۔ دوسر ی طر ف رحبعام بن سلیمان جنوبی فلسطین میں دواساط کا بادشاہ بنااور اپنی مملکت کا نام مملکت یہود اور کھا' جس کا دار الحکومت برومیلیم یعنی بیت المقدس تھا۔ ان دونوں ہی مملکتوں میں کفر واریداد بھیلا'لیکن مملکت اسر ائیل میں اس کی ر فتار زیادہ تیز و تند تھی'کیونکہ بربعام حکومت ہاتھ میں لینے کے بعد مرتد ہو گیا اور اس نے سونے کے مجھڑے نصب کر کے ان کی عبادت کا حکم دیا۔ چنانچہ اس کے ساتھ دسوں اسباط مرتد ہو گئے اور انہوں نے بتوں کی یو جاک اور ان میں سے جو کوئی توحید پر باقی رہااس نے مملکت یہوداہ کی طرف جرت کرلی۔اس مملکت اسرائیل پر آ گئے چیچے انیس (۱۹) حکمراں آئے 'مگر ان کا حال نہ بدلا' چنانچہ ریہ د سوں اسباط ان کے پہلے باد شاہ ہے آخری باد شاہ تک اللہ کے ساتھ کفریر قائم رہے 'بت پرستی کی اور توریت کو تھینکے رکھا ہ یمال تک کہ اللہ نے ۲۲ ک م میں آشوریوں کو سرجون دوم کی زیر قیادت ان پر مسلط کر کے انہیں تباہ و برباد کر دیا۔ ان حملہ آورول نے ان کی بڑی تعداد کو قتل و قید کیااور باقی کو مختلف ممالک میں پر اگندہ کر دیااور اس مملکت میں تھوڑے ہے لوگوں کے علاوہ ان کا کوئی آدمی نہ بیا۔ پھر انہوں نے بت پر ستوں کو لا کر مملکت اسر ائیل میں آباد کیا'اس کے نتیج میں یہ چھوٹاسااسر ائیلی گروہ بت



پرستوں کے ساتھ بری طرح خلط ملط ہو گیا'ان کے ساتھ شادی بیاہ کئے'ان سے نسل چلی اور ان کی اولاد کا نام سامری رکھا گیا۔ غرض مملکت اسر ائیل کے پہلے بادشاہ بر بعام کے عمد سے دو صدی سے زیادہ عرصہ بعد اس مملکت کے ناپید ہونے تک ان دس اسباط کو توریت سے کوئی کام نہ رہا' چنانچہ اس مملکت میں توریت کے نسخوں کاوجود عنقا کی طرح تھا کہ جس کاذکر توسننے میں آتا ہے گراس کی کوئی اصل نمیں۔

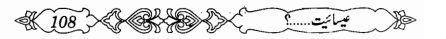
باتی رہی مملکت یبوداہ جو بنی اسرائیل کے دو سطوں پر مشمل تھی واس کے تخت حکمرانی پر سلیمان علیہ السلام کے بعد ہیں باد شاہ بیٹھے 'لیکن ان باد شاہوں میں ہے مرتدین کی تعداد مومن موحدول سے زیادہ رہی ' چنانچہ سلیمان علیہ السلام کے صا جزادے رحبعام ہی کے عمد ہے بت پرستی تھیل گئی اور ہر در خت کے نیچے بت رکھے اور یو ہے گئے' چنانچہ اللہ نے ان پر شیشق باد شاہ مصر کو مسلط کیا'اس نے یہوداہ کی مملکت یر چڑھائی کی اور ہیکل اور شاہی گھرانے کا سارا اثاثہ لوٹ لیا' پھر اللہ نے یہوداہ کے تیسرے بادشاہ آسایر مملکت اسر اکیل کے تیسرے بادشاہ بعضابن اخیاکو مسلط کیا' بعشابت پرست مرتد تھا' اس نے بیت المقدس پہنچ کر ہیکل اور شاہی گھر انے کو ہری طرح لوٹا' پھریںوداہ کے چھٹے باد شاہ اخزیاہ کے عہد میں شہر پر ملکتم (بیت المقدس) کے اندر ہر طرف بعل بت کی قربان گاہیں تغمیر ہو گئیں ' یمال تک کہ بیت المقدس کے دروازے بند ہو گئے ' پھر چور ہویں بادشاہ منی کے عمد میں بیہ کفر مزید سخت ہو گیا ' یمال تک کہ مملکت کے باشندوں کی اکثریت بت پرست ہو گئی 'انہوں نے بیت المقدس کے صحن میں بتوں کی قربان گاہیں بنا ڈالیں اور جس بت کی بوجاکررہے تھا سے بیت المقدس کے اندر ر کھ دیا' پھر کفروار تداد کا بھی حال اس کے بیٹے آمون کے زمانہ میں بھی رہا۔

اس کے بعد جب ۸ سات میں آمون کے بیٹے یوسیاد کے ہاتھ میں حکومت کی باگ



ؤور آئی تواس نے اللہ کے حضور خالص توبہ کی اور اپنے ارکان حکومت کو ملت موسوی کھیلانے کا حکم دیااور انتائی محنت و کوشش سے کفر و بت پر ستی کی رسوم مٹائیں' اس نے کا بمن خلقیاہ کو اپنا مرشد بنایا اور منثی سافن کو بیکل کی اصلاح کے لئے قوم سے ٹیکس جع کرنے پر متعین کیا' اسے توریت کی سخت ضرورت تھی' لیکن ۱۹۲ ق م تک یعنی اس کی حکم انی کے سترہ سال بعد تک کسی نے نہ توریت کا کوئی نسخہ سااور نہ لکھا' پھر اٹھار ہو یس سال اس کے مرشد کا بمن خلقیاہ نے وعویٰ کیا کہ اسے بیت المقدس میں بیکل کے لئے سال اس کے مرشد کا بمن خلقیاہ نے وقت کتاب اسٹناء اور احکامات کے مجموعے کا ایک مخطوطہ وستیاب ہواہے' چنانچہ اس نے یہ مخطوطہ سافن کو دیا اور سافن نے اسے پڑھ کر بوسیاہ بادشاہ کو سایا' بادشاہ نے جب اس کا مضمون سنا تو بنی اسر ائیل کی نافر مانی پر افسوس کرتے ہوئے اپنے گیڑے پھاڑ لئے (سلاطین دوم' باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار تخ دوم باب ۲۲ ' سے کھور کے ایک کی نافرہ نے دور کا باب ۲۳ ' فقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار کا دور باب ۳۰ نقرہ ۱ تا ۱۱ 'ادر توار کے دور باب ۳۰ نقرہ ایک کا فیم کی نافرہ ایک کا فیم کسی کے دور کا باب ۲۰ سے نو کسی کی نافرہ کے دور کا کھور کی کسیکل کے دور کا کھور کے دور کا تو کسیکا کے دور کسیکر کی نافرہ کا کھور کی کے دور کی کی کی کسیکر کے دور کی کسیکر کے دور کی کسیکر کے دور کسیکر کے دور کی کسیکر کے دور کے دور کسیکر کے دور کو کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کے دور کی کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کے دور کسیکر کے دور کسیکر کے دور کی کسیکر کی کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کے دور کسیکر کی کسیکر کی کسیکر کی کسیکر کی کسیکر کسیکر کے دور کسیکر کسیکر کے دور کسیکر کس

لیکن یہ نخہ اور طلقیاہ کی بات قابل اعتاد نہیں ہے 'کیونکہ بیکل' بادشاہ اخزیاہ کے عمد سے پہلے دومر تبہ لوٹا جا چکا تھا اور اس کے عمد میں بت خانہ بنادیا گیا تھا'جس میں مہنت اور پہاری روز داخل ہوتے تھے۔ تو دو صدی سے زیادہ عرصہ میں (جو انجزیاہ کی حکر انی کے بیاری روز داخل ہوتے مو کر یوسیاہ کی حکر انی کے ستر ہویں سال ۱۲۲ تن م پر منتی ہوتا ہے ) نہ کسی نے توریت کا نام سنا اور نہ دیکھا' حالانکہ یوسیاہ اور اس کے ارکان حکومت اور اس کی ساری رعایا شریعت موکی کے احیاء کی سخت جدو جمد کر رہی تھی اور کا بہن روز انہ بیکل میں داخل ہوتے تھے۔ اس لئے تعجب ہے کہ کتاب استثناء بیکل میں موجود ہواور سترہ برس کے لمبے عرصے تک اے کوئی نہ دیکھے۔ اس لئے صحی بات یہ میں موجود ہواور سترہ برس کے لمبے عرصے تک اے کوئی نہ دیکھے۔ اس لئے صحی بات یہ میں موجود ہواور سترہ برس کے لمبے عرصے تک اے کوئی نہ دیکھے۔ اس لئے صحی بات یہ میں موجود ہواور سترہ برس کے لمبے عرصے تک اے کوئی نہ دیکھے۔ اس لئے حجم بات یہ کہ اس کتاب کو کا بمن خلقیاہ نے خود گھڑ لیا تھا'کیونکہ اس نے جب دیکھا کہ بادشاہ بادشاہ



یوسیاہ اور اس کے ارکان حکومت 'شریعت موکیٰ کی پیروی کی طرف سختی ہے متوجہ ہیں تو
اس نے زبانی اور غیر مدون روایات ہے جنہیں احبار ایک دوسر ہے سے نقل کرتے آر ہے
سے 'یاجو اسے لوگوں کی زبانی معلوم ہو کیں خواہوہ سچی رہی ہوں یا جھوٹی 'ان سے یہ کتاب
تر تیب دیدی۔وہ سترہ برس اس کی جمع اور تالیف میں لگار ہااور جب اس کی تر تیب کمل کر
چکا تو اسے حضرت موکیٰ علیہ السلام کی طرف منسوب کر دیا ورید و عویٰ کر دیا کہ اسے یہ
کتاب ہیکل میں ملی ہے۔یاد رہے کہ ملت کورائے کرنے کے لئے اس طرح کا افتراء اور
جھوٹ متا خریمودیوں اور قدیم عیسا کیوں کے یہاں دینی متحبات میں سے رہاہے۔

بحر خلقیاہ نے جو کچھ کیااس سے قطع نظر' یہ کتاب شریعت' جواس نے باد شاہ یوسیاہ کو اس کی حکمرانی کے اٹھار ہویں سال ۹۲۰ق م میں سونیی تھی'اس پر اس کی زندگی بھر' یعنی تیره برس تک عمل ہو تار ہا کیکن ۲۰۸ق میں جیسے ہی یوسیاه کی و فات ہو کی اور اس کا بیٹا یو آخز تخت سلطنت پر بیٹھا'مر تد ہو گیااور اس نے سلطنت میں کفر پھیلایا' چنانچہ الله نے اس پر نکوہ بادشاہ مصر کو مسلط کیااور اس نے اسے قید کر کے اس کے بھائی یہو یقتم بن یوسیاہ کواس کی جگہ بٹھایا' مگر وہ بھی اینے بھائی کی طرح مرتداور بت پرست تھا' پھراس کے مرنے پراس کا بیٹا یمویا کین بن یمویقتم تخت نشین ہوا'اوروہ بھی اپنے باپ اور چپاکی طرح مرتداور بت پرست تھا' اس پراللہ تعالیٰ نے مختصر (نبو کدنصر)شاہ بابل کو مسلط کیا' اس نے یمویاکین کو بنی اسرائیل کے ایک جم غفیر کے ساتھ قید کیا' ہیکل' بیت المقدس اور شاہی خزانہ لوٹا اور یہویا کین کی جگہ تخت سلطنت پر اس کے پچیاصد قیاہ بن بوسیاہ کو بٹھادیا' یہ بھی اینے دونوں بھا ئیوں کی طرح مرتداور بت پر ست تھا'اس نے میارہ سال حکومت کی اور اس دور ان مختصر کے سامنے ذلیل وخوار رہا۔ ۷ ۸ ق م میں مختصر پھر آیااور اب کی بار صد قیاہ کو پکڑ کر اس کی آنکھوں کے سامنے اس کے بیٹوں کو قتل کیا'



پھر اس کی آئھیں نکال کر اسے بیڑیوں میں جکڑ دیا اور بقیہ بنی اسر ائیل کے ساتھ قیدی بناکر بابل بھیجودیا' ہیکل میں'باد شاہ کے گھر وں میں اور بیت المقدس کے تمام گھروں میں آگ لگا دی' اسے مکمل طور پر تاراج کر دیا' اس کی شهر پناہ ڈھا دی اور بیوداہ کی سلطنت کا کے ۸۵ ق م میں مکمل طور پر فاتمہ کر دیا' یعنی آشوری حکمر ال سر جون دوم کے ہاتھوں مملکت اسر ائیل کے فاتے کے ۲۵ ابر س بعد۔

حاصل کلام ہے کہ یہود میں توریت کا تواتر ہوسیاہ کے زمانے (۱۳۸-۱۰۸ق م) سے پہلے منقطع تھا، یوسیاہ کے عہد میں جو کتاب پائی گئی وہ قابل اعتاد نہیں اور اس سے تواتر بھی ثابت نہیں ہوتا، پھراس پر عمل بھی صرف تیرہ برس تک ہوا، اس کے بعدوہ بھی ناپید ہوگئی اور اس کا بھی حال معلوم نہ ہو سکا۔ ظاہر یمی ہے کہ جب یوسیاہ کی اولاد میں کفر و ارتداد اور بت پرسی بلیك آئی تو ختصر کے حادثے سے پہلے ہی یہ کتاب ناپید ہوگئی تھی، لیکن اگر فرض بھی کر لیا جائے کہ اس سے پہلے تک باتی تھی تو بسر حال مختصر کے اس حادثے میں اس کا ناپید ہو جانا قطعی ہے، کیونکہ عہد قدیم کی وہ ساری کتابیں جو اس حادثے سے پہلے تک باتی سفی عالم سے بالکل معدوم ہو حادثے سے پہلے تک اس خد عالم سے بالکل معدوم ہو حادثے سے پہلے تک تعنیف ہو چکی تھیں وہ اس حادثہ میں صفحہ عالم سے بالکل معدوم ہو حادثے سے پہلے تک تصنیف ہو چکی تھیں وہ اس حادثہ میں صفحہ عالم سے بالکل معدوم ہو حادثے سے بہلے تک تصنیف ہو چکی تھیں وہ اس حادثہ میں صفحہ عالم سے بالکل معدوم ہو حرانے عہد قدیم کی کتابیں بابل میں دوبارہ لکھیں۔

بائبل ڈئشنری کے مصفین نے ذکر کیا ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ بیشتر مقد س کتامیں ارتدادادر ظلم کے دور میں ضائع یا مفقود ہو گئیں' بالخصوص منسی کے (۵۵ سالہ) طویل دور حکومت (۱۹۳ تا ۹۳ ق م) کے دوران۔ انہوں نے اس بات کو بھی ترجیح دی ہے کہ توریت کا جو نسخہ خلقیاہ کو ملاتھا ہیکل کی ناپاکی کے وقت اس کے ساتھ بھی تماشا ہو گیا۔

۲- پھر ان لوگوں کے بقول جب عزرانے دوبارہ عہد قدیم کی کتابیں تکھیں توایک



دوسراخو فٹاک واقعہ پیش آگیا'جس کاذکر کتاب مکامین اول' تاریخ پوسیفوس اور دوسری كتابول مين آيا ہے۔ وہ حادثہ بيہ ہے كہ جب انطيوخس جمارم (انٹيوكس اليفانس) نے ر میکم فتح کیا تو جاہا کہ یمودی دین کو مٹاڈالے ' للذااس نے کتب عمد قدیم کے سارے ننخوں کو جو کمیں سے بھی اسے ہاتھ لگتے بھاڑ کر جلادیا اور تھم دیا کہ جس کسی کے باس کتب عمد قدیم کاکوئی بھی نسخہ ہویاجو کوئی رسم شریعت اد اکرے اسے قتل کر دیا جائے۔ ساڑھے تین برس تک ہر مینے وہ یہ کام کر تارہا ' یہ حادثہ ۲۱ اق م کا ہے۔ اس کے نتیج میں بہت سارے یہود قتل کئے گئے اور عزرا کے لکھے ہوئے سارے نسخے معدوم کر دیئے گئے۔ای لئے جان ملز کہتا ہے کہ اہل علم کا اتفاق ہے کہ توریت کا نسخہ اور عہد قدیم کے نسخ مختصر کی فوج کے ہاتھوں ضائع ہو گئے 'اور جب عزرا کے ہاتھوں اس کی نقول ظاہر ہو کیں توبیہ نقلیں بھی انٹیو کس کے حادثہ میں ضائع ہو گئیں۔انٹیو کس کے حادثہ کے بعدیہود کو مزید حادثے پیش آئے جن میں عزرا کی نقلیں اور بے شار ننچے ضائع ہو گئے' انہی میں سے رومی حکمر ال ٹائیٹس کا حادثہ ہے جو ٠ ٧ ء میں آیا ، بیہ حادثہ پوسیفوس کی تاریخ اور دوسری تاریخوں میں تفصیل ہے لکھا ہواہے' ٹائیٹس نے اس واقعہ میں قدس اور اس کی اطراف کے گیارہ لاکھ یہود کو تکوار 'سولی' آگ اور بھوک ہے مار ڈالا' اور ستانوے ہزار کوگر فٹار کر کے مختلف ممالک میں چے دیا 'اور بہت بڑی جمعیت کو فلسطین اور سوریا کی سر زمین کے اطراف میں ہلاک کر دیا۔ للذااگر انٹیو کس کی آتش زنی ہے عہد قدیم کی کوئی کتاب چکے تمھی گئی رہی ہو توبیہ بات نقینی ہے کہ اس حادثے میں اسے جلادیا گیایا نیست و تا بود کر دیا گیا( دیکھئے فصل دوم' توریت کا حال : نمبر ۱)

۳- قدیم عیسائی عمد قدیم کا عبر انی نسخہ نسیں مانے تھے 'ان کا عقیدہ تھا کہ اس میں تحریف ہونی ہے 'چنانچہ وہ دوسری صدی عیسوی کے آخر تک یونانی ترجمہ استعال کرتے رہے 'اور یہودی عبادت گاہوں میں بھی پہلی صدی عیسوی کے خاتمے تک یونانی ترجمہ



استعال ہو تار ہا' دونوں طرف عبر انی نسخ بہت کم تھے' پھر یہود نے محفل شوری کے تھم سے وہ نسخ ناپید کر دیئے جو ساتو ہیں اور آٹھو ہیں صدی عیسوی میں لکھے گئے تھے' کیونکہ وہ ان کے معتمد نسخوں سے بہت زیادہ مختلف تھے' اسی لئے معجمن کے ہاتھوں تک ان دونوں صدیوں کا لکھا ہوا کوئی نسخہ نہ پہنچ سکا'لنذا جب انہوں نے اپنے نسخوں کے مخالف نسخوں کو نیست و نابود کر دیا اور اپنی پند کے نسخے باتی رکھے توان کے لئے تحریف کی وسیع گنجائش نکل آئی۔

۳- عیسائیوں پر پہلی تین صدیوں میں جو حوادث گذر ہے وہ ان کے نزدیک نسخوں کی کی اور ان میں تحریف کی سہولت کا سبب ہے 'کیو نکہ ان کی تاریخ بتلاتی ہے کہ وہ ان تمین صدیوں کے دور ان مختلف قتم کی آزمائشوں اور مصیبتوں سے دوچار رہے' ان پر زبر دست مظالم ہوئے جو صحیح انجیل اور ان کی باقی کتابوں کے ضائع ہونے کے لئے کافی تھے'ان آزمائشوں میں حسب ذیل دس مظالم زیادہ نمایاں ہیں :

پہلا: شاہ نیرون ۱۴ء کے عمد میں 'یہ شخص ظلم و سنگ دلی کے لئے مشہور تھا'یال کک کہ اس نے شہرروم کو جلادیا' پھراس کی ذمہ داری عیسا ئیوں پر ڈال کرانہیں بخت سے کیلا' اس کے نزدیک عیسائیت کا قرار جرم عظیم تھا' چنانچہ اس نے بطرس'اس کی بیوی اور بہت سارے لوگوں کو قتل کر دیا' یہ قتل دارا لحکومت اور سارے صوبوں میں اس بادشاہ کی زندگی کے آخریعنی ۲۸ء تک جاری دہا۔

دوسرا: شاہ ڈومشیان (ڈومیشیانوس) کے عمد میں 'جو ا ۸ء میں روم کا امپائر ہوا (بیہ اس ٹائیٹس کا بھائی تھا جس • ۷ء میں یمود کا قتل عام کیا تھا) بیہ طاغوت و جبار تھااور نیرون کی طرح عیسا ئیوں کا دستمن تھا' چنانچہ اس نے یو حناحوار کی کو جلاوطن کر دیااور قتل عام کا تھم دیا اور بڑے لوگوں کے قتل اور ان کے اموال کی ضبطی میں حدسے تجاوز کر گیا'



عیسائیوں کو عبر تاک سزائیں دیں جواس کے پچھلوں پر بازی لے گئیں' قریب تھا کہ یہ عیسائیت کو نیخو بن سے اکھاڑ پھینکتا 'لیکن ابھی نہیں حالات چل رہے تھے کہ ۹۶ء میں اسے قتل کر دیا گیا۔

تیسرا: شاہ تراجان (ٹرایانوس) کے عہد میں 'پیہ ۹۸ء میں روم کا امپائر ہوااور ۱۰۱ء میں عیسا نیوں کے خلاف علین مظالم شروع کئے 'جو ۱۰۱ء میں نمایت شدت اختیار کر گئے ' جب اس نے بیہ تھم صادر کیا کہ ذریت داود کا جو فرد بھی باتی بچاہوا ہے قتل کر دیا جائے ' چنانچہ فوجی آفیسروں نے تفتیش شروع کر دی اور ملنے والوں کو قتل کر ناشروع کر دی اور ملنے والوں کو قتل کر ناشروع کر دیا اور یوں بہت سے پادریوں کو سولی دے کریا مار مار کریا سمندر میں ڈبو کر ختم کر ڈالا 'اس کی زندگی بھریمی حال برقرار رہا' یماں تک کہ کے ااء میں اسے اچانک موت آگئی۔

چوتھا: شاہ مرقس انٹیونینس (انٹیو نینوس مار کوس) کے عمد میں 'یہ ۱۲اء میں روم کا
امپائر ہوا' رواتی فلفی اور متصب بت پرست تھا'اس نے ۱۲اء میں عیسا ئیول پر ظلم
شر دع کیا جو ہیں برس سے زائد عرصہ تک جاری رہا' یمال تک کہ یہ قتل مشرق و مغرب
تک جا پھیلا'یہ شخص پادر یول سے کہتا تھا کہ وہ بتول کے مہنوں کے ساتھ رہیں' اور جو
کوئی انکار کر تااسے لوہے کی کری پر بٹھا کر'جس کے نیچ آگ ہوتی' لوہے کے زنبورول
سے اس کا گوشت نوچ ڈالٹا۔

پانچوال: شاہ سیو بروس کے عمد میں 'جو ۱۹۳ء میں روم کا امپائر ہوا'اس نے ۲۰۲ء میں عیسا ئیوں پر ظلم کا آغاز کیا' چنانچہ ہر طرف قتل کا حکم جاری کیا' یہ قتل مصر' قرطاجہ اور فرانس میں بڑے پیانے پر ہوا' جہاں ہزاروں افراد نہایت تخق سے قتل کئے گئے' یہاں تک کہ عیسائیوں نے سمجھا کہ یمی زمانہ د جال کا زمانہ ہے۔

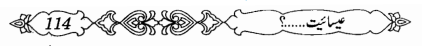
چھٹا: شاہ محیمن (مانسمینیوس) کے عہد میں 'جو ۲۳۵ء میں روم کاامپار ہوا'اس نے



بت پرتی کی رسوم زندہ کیں اور ۲۳ء میں عیسائیوں پر ظلم شروع کرتے ہوئے تھم دیا کہ سارے علاء قبل کردیئے جائیں' اس کا خیال تھا کہ جب علاء قبل کردیئے جائیں گ توعوام انتائی سہولت ہے اس کے فرما نبر دار ہو جائیں گے۔ اس کے بعد اس نے تھم دیا کہ ہر عیسائی کو کسی تحقیق اور مقدے کے بغیر قبل کر دیا جائے' چنانچہ بہت می دفعہ ان کے بچاس بچاس' ساٹھ ساٹھ مقتول بیک وقت ایک ہی کنویں میں بھینے جاتے تھے۔ اس کے بچاس بچاس' ساٹھ ساٹھ مقتول بیک وقت ایک ہی کنویں میں بھینے جاتے تھے۔ اس کے بعد اس نے روم کے سارے باشندوں کو قبل کرنے کاار اوہ کیا'لیکن خود اس کے ایک فوجی نے ۲۳۸ء میں اس کاکام تمام کردیا۔

ساتوال: شاہ دی ش ( ڈنیس ) کے عمد میں 'جس نے عیدا ئیول پر ظلم کا آغاز ۲۵۳ میں کیا' اس بادشاہ کاارادہ تھاکہ عیسائیت کو بخ و بن سے اکھاڑ چھینکے 'چنانچہ اس نے صوبائی حکمر انوں کے نام اس کے احکامات جاری کئے اور ان حکمر انوں نے اس کے احکامات بوری سنگ دلی سے نافذ کئے 'اور ہر جگہ عیسا ئیول کو ڈھونڈھ ڈھونڈھ کر سخت مزائیں دے دے کر قتل کیا۔اس کا ظلم و قرر مصر 'افریقہ 'اٹلی' مشرق (ایشیائے کو چک اور ملک شام) میں نمایت سخت تھا' یمال تک کہ اس کے دور میں بہت سے لوگ عیسائیت سے مرتد ہو کربت پرست ہو گئے۔

آٹھوال: شاہ والریان (والریانوس) کے عہد میں 'جس نے عیسا کیوں پر اپنے ظلم کا آٹھوال: شاہ والریان (والریانوس) کے عہد میں 'جس نے عیسا کیور ی اور دین کے خادم قتل کر دیے جا کیں ' باعزت لوگوں کو ذلیل کیا جائے ' ان کے اموال ضبط کر لئے جا کیں ' ان کی عور توں کے زیور چھین لئے جا کیں ' انہیں جلا وطن کر دیا جائے ' اور اس کے بعد بھی جو عیسائی باقی رہے اور جو " بیڑ" ویو تا کے لئے قربانی چیش کرنے سے انکار کرے اسے قتل کر دیا جائے ' یا جلادیا جائے ' یا جیتوں کے سامنے ڈال دیا جائے ' جو اسے کھاڑ کھا کیں۔ چنانچہ



کئی ہزار آدمی قتل کئے گئے اور باقی لوگوں کو بیڑیوں میں جکڑ کر غلام بنالیا گیا' تاکہ انہیں حکومت کے کامول میں استعمال کیا جائے۔

نوال: شاہ اریلین کے عمد میں 'جس نے ۲۷۴ء میں عیسا کیوں کے خلاف سخت احکامات دے کراین ظلم کا آغاز کیا الکین اس کے عمد میں زیادہ آدمی قبل نہ ہوئے 'کیونکہ میہ خود قبل کر دیا گیا۔

وسوال : دیو کلیمنس(د قلایانوس) کے عمد میں'جو ۲۸۴ء میں روم کا امیارّ ہوا' اس نے ۲۸۱ء میں ۲۹۰۰ عیسا ئیوں کو قتل کر کے اپنے ظلم کا آغاز کیا'جو ۳۰۲ء تک چوٹی کو پہنچ گیا اور ۳۱۳ء تک جاری رہا۔ ۳۰۲ء میں اس نے پورے شر فریجیا کو اس طرح یکبارگی جلادیا کہ اس میں کوئی عیسائی باقی نہ بچا۔ اس باد شاہ نے چاہا کہ کتب مقدسہ کو دجو د سے مٹاڈالے اور اس کے لئے زبر دست کوشش کی 'چنانچہ مارچ ۳۰۳ء میں جمکم جاری کیا کہ سارے کلیہے ڈھادئے جائیں ہتا ہیں جلادی جائیں اور عیسا ئیوں کو عبادت کے لئے اکٹھانہ ہونے دیا جائے۔ حکمرانوں نے اس کا بیہ تھم نمایت تخق ہے نافذ کیا' چنانچہ ہر جگہ کلیے ڈھادئے گئے اور نہایت جانفشانی ہے جو کتاب بھی مل سکی اے جلادیا گیا' اور جس کے بارے میں بھی ہے گمان ہوا کہ اس نے کوئی کتاب چھیار تھی ہے اسے سخت سزادی گئی اور عیسائیوں کو عبادت کے لئے اکٹھا ہونے سے باز آناپڑا۔ یوی میس کہتا ہے کہ اس نے کلیسوں کو ڈھانے اور بازاروں کے اندر کتب مقدسہ کو جلانے کا منظرا پی آنکھوں ہے دیکھاہے۔

اس بادشاہ نے مصر کے اپنے گور نر کو تھم دیا کہ وہ قبطیوں کو بتوں کی پوجا پر مجبور کرے اور جو بھی انکار کرے اسے تلوار سے ذرج کروے۔ چنانچہ ان کے آٹھ لاکھ آدمی قتل کئے گئے اور اس کے عمد کو عمد شمداء کا نام دے دیا گیا'وہ روزانہ عیسائیوں کے تمیں سے اس



### (۳۰ ہے ۸۰) آدمی تک قتل کر تا تھا۔

عیسائیوں پراس کا ظلم دس برس تک جاری رہائیں اس تک کہ مشرق و مغرب کی زمین قتل سے بھر گئے۔ یہ ظلم سابقہ تمام مظالم سے زیادہ تعلین اور لمباعر صدرہا۔

یے عظیم حاد ثات اور سکین مصائب جنہیں وہ اپنی تواریخ میں لکھتے ہیں ایسے نہیں ہیں کہ ان کے ہوتے ہوئے نسخوں کی کثرت اور مشرق و مغرب میں ان کے بھینے کا تصور کیا جا سکے 'بلکہ ان حالات میں توجو نسخے ان کے سامنے موجود تھے ان کی محافظت اور تھیج و شخقیق کے امکان کا بھی تصور نہیں کیا جا سکتا 'کیو نکہ اس طرح کے حاد ثات میں صحیح نسخے ضائع ہو جاتے ہیں اور تح یف کرنے والوں کو اپنی خواہشات کے مطابق تح یف کرنے کی بڑی گنجائش مل جاتی ہے۔

ند کورہ حوادث اور دوسری دجوہات ہے عمد قدیم و جدید (بائبل) کی متصل سندیں تاپید ہوگئیں 'اور اب ان دونوں عمد (بائبل) کے نام ہے جو کتابیں موجود ہیں وہ جعلی اور گھڑی ہوئی ہیں ' چنانچہ یمود و نصاریٰ کے پاس ان کی سی کتاب کی متصل سند نہیں پائی جاتی۔ شخر حمت اللہ نے پادری فنڈر اور فرنچ کو اپنے مناظرے کے دور ان چیلنج کیا تھا کہ دہ اپنی کتابوں میں ہے کسی بھی کتاب کی متصل سند پیش کر دیں 'گر ان دونوں نے یہ معذرت کر دی کہ عیسائیوں پر تین سو تیرہ برس (۳۱۳ء) تک جو مصائب و فتن ٹوٹے مرے ان کی وجہ سے سند تاپید ہوگئی۔

اس سے ثابت ہو تا ہے کہ ان کے ہاتھوں میں جو نینج موجود ہیں ان کے متعلق کوئی قطعی دلیل نہیں کہ وہ کس معین صدی میں لکھے گئے۔ ان کتابوں کے آخر میں یہ نہیں لکھا ہوا ہے کہ ان کا کا تب فلال معین من میں ان کی کتابت سے فارغ ہوا' جیسا کہ عمواً اسلامی کتابوں کے آخر میں لکھا ہو تا ہے۔ چنانچہ اہل کتاب محض انکل بچوبات کرتے ہیں'



اور بعض قرائن سے جو گمان پیدا ہو تا ہے اس کی بنیاد پر کہتے ہیں کہ شاید یہ فلال یا فلال مصدی میں لکھی گئی 'اور محض ظن و تخین مخالف کے سامنے دلیل نہیں بن سکتا۔

اور ہم مسلمان سے نہیں کہتے کہ اہل کتاب کی کتابوں میں محمہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے تحریف نہیں ہوئی تھی صرف آپ کے بعد تحریف ہوئی 'بلکہ اس پر سارے مسلمانوں کا انفاق ہے کہ اہل کتاب کی کتابوں میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے بھی تحریف ہوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی بہت سے مقامات اور ان کی سند میں لاپتہ ہوگئیں 'اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی بہت سے برانے پر تحریف ہوئی۔ اور نسخوں کی کثرت تحریف کے رومیں مفید نہیں 'بلکہ بہت سے پرانے سنخوں کا وجود تحریف کے دعوی کے لئے مفید ہے 'کیونکہ ان نسخوں کا جعلی اور جھوٹی کتابوں پر مشتمل ہو نا اور باہم ایک دوسر سے سخت مختلف ہو نا اس بات کی زبر دست و لیل ہے کہ ان کے اسلاف نے اپنی مقدس کتابوں میں تحریف کی تھی 'بہر حال قدیم و لیل ہے کہ ان کے اسلاف نے اپنی مقدس کتابوں میں تحریف کی تھی 'بہر حال قدیم ہونے سے صحیح ہو نا لازم نہیں آتا۔

ان بیانات ہے - الحمد لللہ - خابت ہو تا ہے کہ اہل کتاب کی کتابوں میں ہر قتم کی تحریف واقع ہوئی ہے 'اور ان کے پاس ان میں ہے کسی بھی کتاب کی متصل سند نسیں ہے ' اور بید لوگ جو کچھ کہتے ہیں ظن و تخمین سے کہتے ہیں 'اور بید معلوم ہے کہ حق کے مقابل میں ظن کچھ کام نہیں آتا۔

www. KITABOSUNNAT. COM



# فصل چہارم

# عهد قدیم وجدید(بائبل) کی کتابوں میں وقوع ننخ کا اثبات

نسخ (نَسَخَ يَنْسَخ نسخًا) كامصدر ب الغت ميں يه دومعنوں كے لئے آتا ہے:

ا-باطل اور زائل كرنا كتے ہيں: (نسختِ الشمس الظل) سورج نے سائے كو مثا
ويا (نسختِ الريح الأثر) ہوائے نثان مثاويا (نسخ الحاكم الحكم) عاكم نے حكم ختم
كروبا..

ای سے سورة البقرہ "آیت ۲ • امیں الله کابی ارشاد ہے:

﴿ مَانَنْسَعُ مِنْ اِيَةِ أَوْنُشِهَا نَاْتِ عَيْدِيقِنْهَا أَوْمِثُلِهَا ﴾

ہم جو آیت منسوخ کر دیتے ہیں ( یعنی اس کا تھم ختم کر دیتے ہیں ) یا اے بھلوادیتے ہیں اس سے بہتر لاتے ہیں یاای جیسی لاتے ہیں۔

اور سورة الحج ، آیت ۵۲ میں الله تعالی کابدار شاد ہے:

﴿ فَيَنْسَعُ اللهُ مَا يُلْقِى الثَّيْظُنُ تُقَرِّيعُكُو اللهُ البِّيرَ ﴾

پھر جو کچھ شیطان نے ڈالا ہو تا ہے اللہ اسے منسوخ کر دیتا (میٹ دیتا) ہے۔ پھر اپنی آیتوں کو محکم کر تاہے۔

یمال منسوخ کرنے کا معنی ہے ہے کہ اسے ختم اور باطل کر دیتا ہے اور اس کا کو کی اثر باقی نہیں رہنے دیتا۔

۲- دوسرامعنی ہے نقل کرنا اور پلٹنا کہا جاتا ہے (نَسخَ الکِتابَ) کتاب کو نقل کیا اور حرف بہ حرف لکھا اور (نسخت النحل العسل) شمد کی مکھی نے شمد کو پلیٹ دیا العنی ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کر دیا۔ اس سے سورۃ الجاثیہ 'آیت ۲۹ میں اللہ تعالیٰ کا بہ



### ارشاد ہے :

## ﴿ إِنَّا لُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا لُنْتُوْتِعُمْ لُوْنَ ﴾

ہم نقل کرواتے رہتے تھے جو پچھ کہ تم کرتے تھے۔

اسلامی اصطلاح میں نشخ کا معنی ہے کہ کسی عملی تھم کی مدت انتناء کو بیان کرنا 'جو عمل کہ معلوم شروط کا جامع ہو۔ اس کی تعریف اس طرح بھی کی جاتی ہے کہ ایک تھم شرعی کو بعد کی دلیل شرعی کی دجہ سے اٹھادینا۔

یہ نئے ہم مسلمانوں کے نزدیک قصوں اور خبروں پر طاری نہیں ہو سکتا اور نہ عقلی امور پر طاری ہو سکتا ہے 'مثلاً یہ بات کہ اللہ موجود ہے اوروہ ایک ہے 'اور نہ عقائد پر طاری ہو سکتا ہے 'مثلاً ایمان کا وجوب' کفروشرک کی حرمت 'اور نہ ابدی احکام پر طاری ہو سکتا ہے' مثلاً سورة النور آیت م میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے :

## ﴿ وَلاَتَعُبُلُوالَهُمْ شَهَادَةً الْبِدَا ﴾

ان ( قذف کے کوڑے کھائے ہوئے ) لوگوں کی گواہی بھی بھی قبول نہ کرو۔

یہ ننخ وقتی احکام پر بھی وقت معین ہے پہلے طاری نہیں ہو سکتا'اور نہ دعاؤں ہی پر طاری ہو سکتا ہے' یہ صرف ان عملی احکام پر طاری ہو تاہے جو وجود و عدم دونوں کا احمال رکھتے ہوں اور دائمی یا وقتی نہ ہوں'ان کواحکام مطلق کہاجا تاہے۔

مسلمان اپنے اصطلاحی شنخ ہے وہ معنی مراد نہیں لیتے جے یہود مراد لیتے ہیں ،جواللہ تعالیٰ پر بداء -رائے کی تبدیلی - جائز قرار دیتے ہیں۔ بداء کامعنی یہ ہے کہ ایک چیز پوشیدہ رہنے کے بعد ظاہر ہو جائے ،مطلب یہ ہے کہ اللہ کسی بات کا تھم دے یا کسی چیز ہے منع کرے ،اور اسے اس تھم یا ممانعت کا انجام معلوم نہ ہو ، پھر اس کے سامنے ایک رائے ظاہر ہو (یعنی بعد میں اسے پتہ چلے کہ وہ تھم یاوہ ممانعت ٹھیک نہیں تھی )اس لئے وہ پہلے تھم کو



منسوخ کردے۔اس میں اللہ پر جمل لازم آتا ہے (لنذاایسے فاسد عقیدے ہے اللہ کی پناہ ' الله ایسی خامیوں سے بہت بلندو برتر ہے )اس کے برعکس مسلمانوں کے نزدیک مصطلح ننخ کا معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جانیا تھا کہ اس امریا نہی کا حکم مکلفین پر فلان معین وقت تک –جو اللّٰہ کے علم میں ہے- باقی رہے گا' پھراللّٰہ اس کو منسوخ کر دے گا' یعنی جب وقت معین – جو اللہ کے علم میں ہے۔ آجائے گا تواللہ مکلفین کوایک دوسر احکم دے گا'جس سے مکلفین کے لئے پہلے تھم پر زیادتی یا کمی ظاہر ہوگی'یاس کا پورے طور پر اٹھ جانا ظاہر ہوگا۔لنذا بید دوسر ا تھم در حقیقت پہلے تھم پر عمل کی انتاء کا بیان ہے 'لیکن ہم مکلفین چو نکہ دوسر اتھم نہیں جانتے تھے اور نہ اس کے وار دہونے کاوقت جانتے تھے 'ادرچو نکہ پیلا حکم بظاہر و قتی نہیں تھااور ہم اے دائمی سمجھ رہے تھے 'اس لئے ہم دوسر احکم آنے پراپے قصور علم کی وجہ ہے یہ سمجھتے ہیں کہ یہ پہلے تھم کی تبدیلی اور تغییر ہے۔لیکن یہ اللہ کی به نبیت تبدیلی اور تغییر نہیں ہے 'بلکہ پہلے تھم پر عمل کی انتاء کا بیان ہے 'اور اس میں بنددل کے لئے بہت ی حکمتیں اور مصلحتیں ہیں جنہیں اللہ جانتا ہے<sup>،</sup> خواہ وہ ہمارے لئے ظاہر ہوں یانہ ہوں<sup>،</sup> کیونکہ سارے احکام جواللہ اپنے بندوں کے لئے مشروع کرتاہے اس میں ان کی مصلحت ہوتی ہے'یا تو کسی منفعت کے حصول اور اس کی سحیل کی صورت میں'یا کسی مفسدہ کے د فعیہ اور اس کو کم کرنے کی صورت میں 'اور حکمتیں اور مصلحیں مکلفین کے حالات اور زمان و مکان کے پیش نظر ہوا کرتی ہیں اور اے اللہ سجانہ و تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ اس لئے احکام کو منسوخ کرناصرف اللہ کاحق ہے 'اور بداء اس قبیل سے نہیں ہے' یہ اللہ سجانہ ے حق میں ممتنع ہے اکیونکہ اللہ کاعلم ازلی اور ابدی ہے 'وہ اشیاء کو ان کے و قوع کے پہلے ے جانتاہے 'البتہ ہم انسانوں کے حق میں بداء درست ہے۔

ننخ کاجواصطلاحی معنی ہم مسلمانوں کے نزدیک ہے اسے بیان کر لینے کے بعد ہم کتے ہیں کہ عہد قدیم وجدید میں جو تھے موجود ہیں ان میں سے کوئی بھی قصہ ایسانہیں ہے جو



ہارے نزدیک منسوخ ہو 'البتہ بعض قصے قطعاً جھوٹ ہیں' مثلاً:

ا - لوط علیہ السلام نے اپنی دونول بیٹیول سے زناکیا اور اس زنا سے وہ دونول حاملہ ہوئیں (کتاب پیدائش'باب، فقرہ ۳۰ ۳۰ ۳)

۲- یبوداہ بن یعقوب علیہ السلام نے اپنی بہو (بیٹے کی یبوک) تمر سے زنا کیااور اسے اس زنا سے دو جڑوال بچول فار ص اور زارح کا حمل ٹھر الکتاب پیدائش' باب ۳۸ فقرہ ۱۳ تا ۳۰) اور انبیاء داود' سلیمان اور عیسیٰ علیہم السلام ایک حرامی یعنی فارص کی نسل سے تھے (انجیل متی باب انقرہ ۳ تا ۱۲)

۳-داود علیہ السلام نے اور یاہ کی بیوی ہے زنا کیااور اس زناہے وہ صاملہ ہوئی 'پھر انہوں نے اس کے شوہر کو حیلہ سے ہلاک کروا کر اس کی بیوی کو اپنی بیوی بنالیا (کتاب سموئیل دوم 'باب ۱۱' فقرہ ۲۲۲۲)

۲- سلیمان علیہ السلام آخر عمر میں مرتد ہو گئے ' بتوں کی بوجا کی اور ان کے لئے بت خانے بنوائے (کتاب سلاطین اول 'باب ۱۱' فقرہ ۱۳۱۱)

۵- ہارون علیہ السلام نے بنی اسرائیل کے لئے بچھڑا بنایا اور اس کی بوجا کی اور بنی اسر ائیل کو بھی اس کی بوجا کا حکم دیا (کتاب خروج 'باب ۳۲ 'فقرہ ۱ تا۲)

ان قصول اور ان جیسے دوسرے قصول کے بارے میں ہم کہتے ہیں کہ بیہ سب جھوٹے، اللہ کے نبیوں پر گھڑے ہوئے اور بھنی طور سے باطل ہیں، ہم یہ نبیس کہتے کہ بیر منسوخ ہیں۔

ہمارے نزدیک ننخ کا جو نہ کورہ اصطلاحی معنی ہے اس کی رو سے زبور' توریت کی ناشخ نہیں ہے' اور انجیل سے منسوخ بھی نہیں ہے' کیو نکہ زبور دعاؤں کا مجموعہ ہے اور دعائیں منسوخ نہیں ہو تیں'اور ہمیں جو زبور اور عہد قدیم وجدید (بائبل)کی دوسری کتابوں کے



استعال سے منع کیا گیا ہے تو محض اس لئے کہ یہ سب کی سب یقیناً مشکوک ہیں'ان کی مصل سند نہیں ہے اور ان میں تمام قتم کی لفظی تحریف واقع ہونا ثابت ہے۔

رہے مطلق احکام جو تنے کے لاکق ہوتے ہیں تو ہمیں اعتراف ہے کہ توریت کے ایسے بعض احکام ننے کے لاکق ہیں اور شریعت اسلامیہ نے ان میں سے بعض کو منسوخ بھی کیا ہے ، لیکن ہم یہ نہیں کہتے کہ توریت میں جو تھم بھی آیا ہے وہ منسوخ ہے ، بلکہ بعض احکام منسوخ نہیں ہیں۔ مثلاً جھوٹی قتم ، قتل ' زنا ' لواطت ' چوری ' جھوٹی گواہی ' پڑوی کے مال اور آ برومیں خیانت ' محرم عور تول سے نکاح اور والدین کی نافر مانی کی حرمت 'ان کا مول کی حرمت اسلامی شریعت میں بھی بر قرارہے ' منسوخ نہیں ہوئی ہے۔

پھر کبھی ایساہو تاہے کہ بعدوالے نبی کی شریعت کا حکم ناتخ اور پہلے والے نبی کی شریعت کا حکم منسوخ ہو تاہے 'اور کبھی ایسا ہو تاہے کہ ناتخ اور منسوخ دونوں حکم ایک ہی نبی کی شریعت میں ہوتے ہیں' عمد قدیم وجدید ہے ان کی مثالیں بے شار ہیں' ینچے اس بات کی بعض مثالیں دی جارہی ہیں کہ بعدوالے نبی کی شریعت میں ناسخ حکم موجود ہے اور پہلے والے نبی کی شریعت میں ناسخ حکم موجود ہے اور پہلے والے نبی کی شریعت میں منسوخ حکم موجود ہے' پھر ان میں سے بعض مثالیں محض الزای ہوں گ

۱- آدم علیہ السلام کی شریعت میں بہن ہے شادی درست تھی اور ان کی اولاد نے اپنی بہنوں سے شادی بھی کی تھی'لیکن پھر منسوخ ہو کر مو کی علیہ السلام کی شریعت میں حرام ہوگئی۔

چنانچہ کتاب احبار' باب ۱۸' فقرہ ۹ میں ہے: " تواپی بمن کے بدن کو 'چاہے وہ تیرے باب کی بیٹی ہو' چاہے تیری مال کی' اور خواہ وہ گھر میں پیدا ہوئی ہو' خواہ اور کہیں' بے یردہ نہ کرنا"۔



اور کتاب احبار'باب ۲۰ فقرہ ۷ امیں ہے: "اور اگر کوئی مردا پنی بمن کو جواس کے باپ
کی یا اس کی مال کی بٹی ہو' لے کر اس کا بدن دیکھیے اور اس کی بمن اس کا بدن دیکھیے تو یہ
شرم کی بات ہے 'دہ دونوں اپنی قوم کے لوگوں کی آٹھوں کے سامنے قتل کئے جائیں'اس
نے اپنی بمن کے بدن کو بے پر دہ کیا'اس کا گناہ اس کے سرلگے گا"۔

کتاب استثناء 'باب ۲۷ 'فقرہ ۲۲ میں ہے : "لعنت اس پر جو اپنی بمن سے مباشرت کرے 'خواہ وہ اس کے باپ کی بیٹی ہو 'خواہ مال کی "۔

اب اگر آدم علیہ السلام کی شریعت میں بہن سے شادی درست نہ ہوتی توان نصوص سے لازم آتا ہے کہ آدم علیہ السلام کی ساری اولا دزانی 'واجب القتل اور ملعون ہو۔اس لئے صحیح بات سے کہ بیشادی درست تھی 'پھر منسوخ ہو کر موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں حرام ہوگئی۔

۲-نوح عليه السلام كي شريعت مين تمام حيوانات حلال تھے:

کتاب پیدائش'باب ۹' فقرہ ۳ میں ہے: "ہر چلتا پھر تا جاندار تمہارے کھانے کو ہوگا' ہری سبزی کی طرح میں نے سب کاسب تم کودے دیا"۔

چنانچہ ترکاریوں کی طرح سارے حیوانات نوح علیہ السلام کی شریعت میں حلال تھ'
پھر موکیٰ علیہ السلام کی شریعت نے ان میں سے بعض کی حلت منسوخ کر دی اور وہ حرام
ہوگئے 'جیسا کہ کتاب احبار' باب اا' فقرہ ۴ تا ۴ 'اور کتاب استثناء' باب ۱۴' فقرہ ۷ ۴ ۴ میں
آیاہے۔ استثناء کے دونوں فقرے یہاں دیئے جارہے ہیں اور وہ یہ ہیں: "لیکن ان میں سے
جو جگالی کرتے ہیں' یاان کے پاؤں چرے ہوئے ہیں' تم ان کو ' یعنی اونٹ اور خرگوش اور
سافان کونہ کھانا 'کیونکہ یہ جگالی کرتے ہیں ،لیکن ان کے پاؤں چرے ہوئے نہیں ہیں' سویہ
تمہارے لئے نایاک ہیں' اور سور تمہارے لئے اس سبب سے نایاک ہے کہ اس کے پاؤں تو



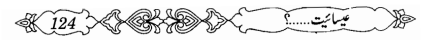
چرے ہوئے ہیں ' پروہ جگالی نہیں کرتا'تم نہ توان کا گوشت کھانا اور نہ ان کی لاش کو ہاتھ لگانا"۔

۳- دو بہنوں کو بیک و فت نکاح میں رکھنا یعقوب علیہ السلام کی شریعت میں جائز تھا' خود یعقوب علیہ السلام نے دو بہنوں (لیاہ اور راخل) کو بیک و فت اپنے عقد میں رکھا تھا' جیسا کہ کتاب پیدائش' باب ۲۹' فقرہ ۱۵ تا ۳۵ میں ہے 'لیکن موسیٰ علیہ السلام کی شریعت نے اس کی حلت منسوخ کر دی اور دو بہنوں کو بیک و فت نکاح میں رکھنا حرام ہوگیا۔ چنانچہ کتاب احبار' باب ۱۸' فقرہ ۱۸میں ہے: "تواپی سالی سے بیاہ کر کے اسے اپنی بیوی کی سوکن نہ بنان' تاکہ دوسری کے جیتے جی اس کے بدن کو بھی بے پردہ کرے "۔

پس آگر دو بہنوں کو بیک وقت نکاح میں رکھنا یعقوب علیہ السلام کی شریعت میں جائز نہ ہو تا تو لازم آتا کہ ان کی اولاد حرامی ہوں - والعیاذ باللہ - جبکہ بنو اسر ائیل کے بیشتر انبیاء انہی کی اولاد کی نسل سے ہیں۔

۳- مطلقه عورت سے شادی:

موئی علیہ السلام کی شریعت میں جائزے کہ مردا پنی ہوی کو کسی وجہ سے طلاق دے وے 'اوراس کے گھرسے عورت کے نکل جانے کے بعد کسی بھی دوسرے مرد کے لئے جائزے کہ اس سے شادی کرلے 'جیسا کہ کتاب اسٹناء' باب ۲۳' فقرہ اتا ۴ میں ہے 'لیکن عیسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں زنا کے علاوہ اور کسی وجہ سے طلاق جائز نہیں' اور پھر اس مطلقہ سے کسی کے لئے شادی کرنا بھی جائز نہیں' بلکہ مطلقہ سے شادی زنا کے در جے میں مطلقہ سے کسی کی گئے انجیل متی' باب ۵' فقرہ ۱۳'۳۳ میں ہے : "یہ بھی کما گیا تھا کہ جو کوئی اپنی ہوی کو چھوڑے اسے طلاق نامہ لکھ دے 'لیکن میں تم سے ہے کہتا ہوں کہ جو کوئی اپنی ہوی کو جرام کاری کے سواکسی اور سبب سے چھوڑ دے وہ اس سے زنا کر اتا ہے' اور جو کوئی اس



چھوڑی ہوئی سے بیاہ کرےوہ زناکر تاہے "۔

اورانجیل متی 'باب ۱۹ 'نقره ۴ ' میں فریسیوں کے لئے عیسیٰ السلام کاجواب یوں ہے:
"اس نے ان سے کما کہ موک نے تمہاری سخت دلی کے سبب سے تم کو اپنی بیویوں کو چھوڑ
دینے کی اجازت دی 'گر ابتداء سے ایسانہ تھا' اور میں تم سے کہتا ہوں کہ جو کوئی اپنی بیوی کو حرامکاری کے سواکسی اور سبب سے چھوڑ دے اور دوسری سے بیاہ کرے وہ زناکر تاہے 'اور جو کوئی چھوڑی ہوئی سے بیاہ کرے وہ بھی زناکر تاہے "۔

اس نص سے ثابت ہوا کہ ننخ دو مرتبہ واقع ہوا ہے 'یہ بات آٹھویں آیت سے سمجی جا رہی ہے 'یعنی طلاق موکیٰ علیہ السلام سے پہلے حرام تھی' پھراس کی حرمت منسوخ ہوگئ اور موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں اسے مباح کر دیا گیا'اس کے بعدیہ اباحت منسوخ کر دی گئی اور عیسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں طلاق پھر حرام ہوگئ' بلکہ زنا کے درج میں ہوگئی۔

### ۵- توریت کے سارے احکام کی منسوخی:

موکی علیہ السلام کی توریت میں بنی اسرائیل کی شریعت کے سارے احکام ہیں اور ان کے سارے اخکام میں حرام و اور ان کے سارے اخبیاء کو اس کے احکام پر عمل کرنے کا تھم ہے'ان احکام میں حرام و حلال حیوانات کے احکام بھی ہیں کہ ان میں سے کیا حلال ہیں اور کیا حرام ہیں۔ عیسیٰ علیہ السلام بھی بنی اسرائیل سے ہیں اور موئیٰ علیہ السلام کی شریعت کے تابع ہیں'اس کے ناشخ نہیں ہیں' چنانچہ ان کی زبانی انجیل متی' باب ۵' فقرہ کا '۱۸ میں آیا ہے: "بینہ سمجھو کہ میں توریت یا نبیول کی کتابول کو منسوخ کرنے آیا ہول' منسوخ کرنے نہیں بلکہ پوراکرنے آیا ہول' منسوخ کرنے نہیں بلکہ بوراکرنے آیا ہول' کیونکہ میں تم سے بچ کہتا ہول کہ جب تک آسان اور زمین ٹل نہ جا کیں ایک نقطہ یا لیک شوشہ توریت سے ہرگزنہ طلح گا'جب تک سب بچھ پورانہ ہوجائے "۔



ڈاکٹر پادری فنڈر نے اپنی کتاب "میزان الحق" ص ۲۴ میں ان دونوں فقروں سے
استدلال کیا ہے کہ توریت کے احکام منسوخ نہیں ہو سکتے اور اس نے نفی کی ہے کہ
حضرت مسے نے توریت کا کوئی بھی حکم منسوخ کیا ہو کیونکہ وہ توریت کو منسوخ کرنے
نہیں بلکہ پوراکرنے آئے تھے۔

لیکن توریت کے سارے حرام 'پولس کے فتوئی سے حلال ہو گئے 'اس کی شریعت میں ناپاک لوگوں کے علاوہ کسی کے لئے کوئی چیز حرام نہیں 'ناپاکوں کے لئے پاک چیزیں بھی نجس ہیں 'اور پاک لوگوں کے لئے نجس چیزیں بھی پاک ہیں ' یہ عجیب ترین فتوئی ہے ' نجس ہیں 'اور میوں کے نام پولس کے خط" باب ۱۲ فقرہ ۱۲ میں ہے : "مجھے معلوم ہے 'بلکہ خداو ندیدوع میں مجھے یقین ہے کہ کوئی چیز بذایة حرام نہیں 'لیکن جواس کو حرام سمجھتا ہے ضداو ندیدوع میں مجھے یقین ہے کہ کوئی چیز بذایة حرام نہیں 'لیکن جواس کو حرام سمجھتا ہے اس کے لئے حرام ہے "۔ (۱)

اور "ططس کے نام پولس کے خط"باب ا'فقرہ ۱۵میں ہے: "پاک لوگوں کے لئے سب چیزیں پاک ہیں 'گر گناہ آلود اور ہے ایمان لوگوں کے لئے پچھ بھی پاک نہیں 'بلکہ ان کی عقل اور دل دونوں گناہ آلود ہیں "۔(۲)

ان دونوں عبار توں سے سمجھا جاتا ہے کہ موسیٰ علیہ السلام سے لے کر عیسیٰ علیہ السلام تک تمام انبیائے بنی اسرائیل اور ان کے پیروکار پاک نہ تھے' اس لئے حرام چیزوں کے لئے یہ کھلی چھوٹ ان کو حاصل نہ ہو سکی اور عیسیٰ علیہ السلام' موسیٰ علیہ السلام کی بیروکار پاک تھے اس لئے ساری حرام بیر یعت کو منسوخ نہ کر سکے 'لیکن چو نکہ پولس کے پیروکار پاک تھے اس لئے ساری حرام چیزوں اور نجس خوراک کے لئے ان کو یہ کھلی چھوٹ حاصل ہوگئی اور ان کے لئے ہر چیز

<sup>(</sup>۱) عربی ایدیش میں لفظ "حرام" کے بدلے متنوں جگہ لفظ "نجس" ہے (مترجم)

<sup>(</sup>٢) عربي من "مناه آلود " كي بد ليدونون جكه لفظ " نجس " كي مشتقات استعال كية عملة بي (مترجم)



پاک اور حلال ہوگئ اور ان کے سربراہ پولس سے بیہ ہوسکا کہ وہ موئ علیہ السلام کی ساری ہی شریعت منسوخ کردے 'چنانچہ اس نے کھلی چھوٹ کا حکم عام کرنے کے لئے اور اپنے پیروکاروں کو بیہ اطمینان دلانے ہے لئے کہ توریت کے سارے احکام منسوخ ہو چکے ہیں ' بیری جدو جمد کی 'اسی لئے وہ " محصس کے نام اپنے پہلے خط 'باب ۴' فقرہ اتا کہ ہیں لکھتا ہوئ جد و جمد کی 'اسی لئے وہ " محصل کے نام اپنے پہلے خط 'باب ۴' فقرہ اتا کہ ہیں لکھتا ہے : " ...... آئندہ ذمانوں میں بعض لوگ گمر اہ کرنے والی روحوں اور شیاطین کی تعلیم کی طرف متوجہ ہو کر ایمان سے برگشتہ ہو جائیں گے ..... یہ لوگ ..... ان کھانوں سے پر ہیز کرنے کا حکم دیں گے جنہیں خدانے اس لئے پیدا کیا ہے کہ ایماندار اور حق کے پہانے نے دالے انہیں شکر گذاری کے ساتھ کھائی جائے 'اس لئے کہ خدا کوئی چیز انکار کے لائق نہیں' بشر طیکہ شکر گذاری کے ساتھ کھائی جائے 'اس لئے کہ خدا کے کلام اور دعا سے پاک ہو جاتی ہو۔

اگر تو بھائیوں کو بیہ باتیں یاد دلائے گا تو مسے یسوع کا اچھاخادم ٹھسرے گا'اور ایمان اور اس اچھی تعلیم کی باتوں ہے جس کی تو پیروی کرتا آیا ہے پرورش پاتارہے گا'لیکن بیبودہ اور بوڑھیوں کی سی کمانیوں ہے کناہ کر"۔

٢- اسر ائيلي عيدول اور سبت كي منسوخي:

عیدول اور سبت کے احکام تفصیل کے ساتھ کتاب احبار'باب ۲۳'فقرہ اتا ۴۳ میں بیان ہوئے ہیں 'فقرہ اتا ۴۳'ا ۳۱ اور ۳۱ میں بیہ بھی بیان کیا گیا ہے کہ بنی امر ائیل کے اندر نسل در نسل سب سکونت گاہول میں ہمیشہ ہے گئے بھی آئین رہے گا۔

سبت کی تعظیم موئی کی شریعت میں ایک ایباا بدی حکم تھا کہ جو محف اس میں کوئی کام کرے اسے قتل کر دیا جائے۔ سبت کی یہ تعظیم عمد قدیم کی کتابوں کے مختلف مقامات میں

، مکررسه کرر آئی ہے' مثلاً کتاب پیدائش' باب۲ فقره۲ '۳۔ کتاب خروج 'باب۲۰ فقره ۸



تاا'باب ۲۳ 'نقره ۱۲ 'باب ۳۳ 'نقره ۲۱ کتاب احبار 'باب ۱۹ 'نقره ۳ 'باب ۲۳ 'نقره ۳ کتاب استناء 'باب ۵ 'نقره ۱۲ تا ۱۵ کتاب بر میاه 'باب ۷ ا 'نقره ۱۹ تا ۲ ۲ کتاب معیاه 'باب ۵ ۴ 'نقره ۱۳ ۸ 'باب ۵۸ 'نقره ۱۳ '۱۳ کتاب نحمیاه 'باب ۹ 'نقره ۱۳ اور کتاب حزتی ایل 'باب ۲۰ 'نقره ۲۲ تا ۲۳

باقی رہایہ تھم کہ جو شخص سبت کے دن کوئی کام کرے اسے قبل کر دیا جائے تو یہ کتاب خروج 'باب ۳۱ نقرہ ۱۳ تا ۱۷ اور باب ۳۵ " فقرہ ۱۳ تا سالام کے زمانے میں آیا ہے 'اور موسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں ایک آدمی سبت کے دن لکڑیاں جمع کر تاہوا ملا تو "ساری جماعت نے اسے لشکرگاہ کے باہر لے جاکر سنگار کیا اور وہ مرگیا " جیسا کہ کتاب گنتی 'باب ۱۵ ' فقرہ ۳۳ تا ۲۳ میں فہ کورہے۔

گر پولس نے تعظیم سبت کے تھم سمیت عیدوں کے تمام احکام منسوخ کر دیے' چنانچہ وہ کلسیوں کے نام اپنے خط'باب ۲'فقرہ ۱۹ میں لکھتا ہے: "پس کھانے پینے یا عیدیا نئے چاندیاسبت کی بابت کوئی تم پر الزام نہ لگائے "۔

ڈوالی ورچر ڈمینٹ کی تفسیر میں دومفسر علماء سے ان کابیہ قول نقل کیا گیا ہے کہ یہود میں تمین فتم کی عبدیں تقیس 'سال میں سالانہ 'مہینے میں ماہانہ اور ہفتے میں ہفتہ وار۔ مگریہ ساری عبدیں منسوخ ہو گیا اور عیسا ئیوں کا سبت اس کا قائم مقام ہو گیا 'یعنی سنیچر کے بدلے اتوار کادن۔

2- ختنے کے حکم کی منسوخی:

ختنے کا تھم ابراہیم علیہ السلام کی شریعت میں ابدی (ہمیشہ ہمیشہ باقی رہنے والا) تھم تھا' جیسا کہ کتاب پیدائش'باب ۷ ا'فقرہ ۹ تا ۱۳ میں ہے' میں صرف بعض فقرے نقل کر پنے پراکتفاکر تاہوں:



" (۱۲) تمهارے ہال پشت در پشت ہر لڑکے کا ختنہ 'جب وہ آٹھ روز کا ہو' کیا جائے۔۔۔۔۔۔(۱۳)۔۔۔۔۔اور میر اعمد تمهارے جم میں ابدی عمد ہوگا"۔

چنانچہ یہ تھم اساعیل اور اسحاق علیہاالسلام کی اولاد میں مسلسل جاری رہااور موٹی علیہ السلام کی شریعت میں بھی باقی رہا' چنانچہ کتاب احبار 'باب ۱۲' فقرہ ۳ میں نراولاد کے بارے میں ہے : "اور آٹھویں دن لڑکے کا ختنہ کیاجائے"۔

حضرت عیسلی علیہ السلام کا بھی ختنہ کیا گیا' چنانچہ انجیل لوقا' باب ۲' فقرہ ۲۱ میں ہے: "جب آٹھ دن پورے ہوئے اور اس کے ختنہ کا وقت آیا تواس کا نام یسوع رکھا گیا"۔

عیسا ئیوں کی عبادت میں اب تک ایک معین نماز ہے جسے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ختنے کے دن اسی دن کی یاد گار میں اداکرتے ہیں 'ختنے کا بیہ تھم حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے عمد میں باقی رہااورانہوں نے اس کو منسوخ نہیں کیا۔

لیکن پولس نے اس تھم کو منسوخ کرنے میں بری ہی تختی برتی 'جیسا کہ رومیوں کے نام اس کے خط'باب ۲' فقرہ ۲۵ تا ۲۹ سے 'گلتیوں کے نام اس کے خط'باب ۳' فقرہ ۳ تا ۲ باب ۵' فقرہ اتا ۲'باب ۲' فقرہ ااتا 17 اسے 'فلپیوں کے نام اس کے خط'باب ۳' فقرہ ۳ سے اور کلسیوں کے نام اس کے خط' باب ۲' فقرہ ااسے ظاہر ہے۔ میں یمال گلتیوں کے ' نام اس کے خط کے باب ۵ سے فقرہ ۲ اور ۲ نقل کر تا ہوں:

"(۲)دیکھومیں پولس تم ہے کہتا ہوں کہ اگر تم ختنہ کراؤ گے تومسیح ہے تم کو پچھ فائدہ نہ ہوگا۔(۲)اور مسیح یسوع میں نہ توختنہ پچھ کام کاہے نہ نامختونی"۔

بہرحال عیسائیوں نے یہ تھم جوایک ابدی تھم تھااور جسے عیسیٰ علیہ السلام نے ختم بھی نہیں کیا تھااسے چھوڑ دیااور اس بات کی تقیدیق کر دی کہ پولس نے یہ تھم ان کے لئے منسوخ کیاہے۔



### ۸- پولس کی نظر میں توریت کی قیت:

عبر انیوں کے نام پولس کے خط 'باب ک 'فقرہ ۱۸میں ہے : "غرض پہلی وصیت کمزور اور بے فائدہ ہونے کے سبب سے باطل ہوگئی"۔

اس فقرے کی عبارت ۱۸۲۵ء اور ۱۸۲۷ء کے ایڈیشنوں میں اس طرح ہے: "غرض جو تھم پہلے گذراوہ کمز وراور بے فائدہ ہونے کی وجہ سے منسوخی سے دوچار ہوا"۔

اوراس فقرے کی عبارت ۱۶۲۱ء ۱۸۲۳اور ۱۸۴۳ء کے ایڈیشنوں میں یوں ہے: "پہلی وصیت اس لئے رذیل تھی کہ وہ کمز ور تھی اور اس میں کوئی فائدہ نہ تھا"۔

کیی فقرہ ۱۸۸۲ء کے ایڈیشن میں اس طرح آیاہے : "اس لئے ہم تچھیلی وصیت کو کمز وراور بے فائدہ ہونے کی وجہ ہے رد کرتے ہیں"۔ <sup>(۱)</sup>

اسی عبر انیوں کے نام پولس کے خط 'باب ۸' فقرہ کاور ۱۳ میں ہے: "(۷) کیونکہ اگر پہلا عمد بے نقص ہوتا تو دوسرے کے لئے موقع نہ ڈھونڈھا جاتا۔(۱۳) جب اس نے نیا عمد کیا تو پہلے کو پرانا ٹھسر ایا اور جو چیز پر انی اور مدت کی ہو جاتی ہے وہ مٹنے کے قریب ہوتی ہے "۔

ان دونوں فقروں کی نص۱۸۲۳ء اور ۱۸۴۳ء کے ایڈیشنوں میں اس طرح ہے: "(۷)اگر پہلا بغیر ملامت کے ہوتا تو دوسرے کے لئے موقع نہ ڈھونڈھا جاتا۔ (۱۳) اور جب اس نے نیاعمد کیا تو پہلے کو پرانا ٹھسر ایا اور جو چیز پرانی اور مدت کی ہو جاتی ہے وہ فساد کے قریب ہوتی ہے"۔

اور ۱۸۲۵ء اور ۱۸۲۷ء کے ایریشنوں میں انہی فقروں کی نص بول ہے:

(۱) ارود کے ہمارے پیش نظر ایڈیٹن میں میہ فقرہ اس طرح ہے: " غرض پسلا تھم کمزور اور بے فائدہ ہونے کے سبب سے منسوخ ہو گیا" (مترجم)



"(۷)اگر پہلاعمد ہے اعتراض کا ہو تا تودوسرے کے لئے جگہ نہ پائی جاتی۔(۱۳)اس لئے اس نے نیاعمد کمہ کر پہلے کو پرانا کر دیا'اور جو چیز پرانی اور بوسیدہ ہو وہ فنا کے قریب ہوتی ہے"۔

عبر انیوں کے نام پولس کے خط'باب ۱۰ فقرہ ۹ میں ہے: "پہلے کو موقوف کر تا ہے تاکہ دوسرے کو قائم کرے "۔

اس فقرے کی نص ۱۸۲۵ء اور ۱۸۲۷ء کے ایڈیشنوں میں اس طرح ہے: "میں پہلے کو منسوخ کر تاہوں تا کہ دوسرا قائم ہو"۔

غرض پچھلے فقرول میں پولس نے توریت کے بارے میں یہ کہاہے کہ وہ کمزورہے' بے نفع ہے'رذیل ہے'عیب دارہے' پرانی ہے' بوڑھی ہو گئ ہے' مٹنے کے قریب ہے'رد کر دی گئی ہے' ملامت کے لائق ہے' فساد کے قریب ہے' اس پر اعتراض ہے' وہ بوسیدہ یا فرسودہ ہے' فٹاکے قریب ہے' وہ تھینجی گئی ہے' یعنی موقوف ہے اور منسوخ ہے۔

ڈوالی در چرڈینٹ کی تفسیر میں بایل کا یہ قول نقل کیا گیا ہے کہ: یہ بات بالکل ظاہر ہے
کہ اللہ تعالیٰ پرانے اور نقص والے کو نئی اور عمد ہ رسالت کے ذریعہ منسوخ کرنا چاہتا ہے
اس لئے رسوم والے یمودی ند ہب کو اٹھالیا گیا اور عیسائی ند ہب اس کی جگہ قائم ہو گیا' اور
اس میں یہ نقط سمجھایا گیا ہے کہ یمود کے ذیجے کافی نہیں ہیں' اس لئے مسیح نے خود اپنے او پر
موت برداشت کرلی' تاکہ ال ذیجوں کے نقص کی تلافی کر دیں' للذا ایک کے فعل سے
دوسرے کا استعال منسوخ ہو گیا۔

سابقه مثالول سے حسب ذیل باتیں ظاہر ہوتی ہیں :

ا-سابقہ شریعتوں میں بعض منسوخ احکام اور بعد کی شریعتوں میں بعض ناسخ احکام کاوجود اسلامی شریعت کے ساتھ مخصوص نہیں ہے ' بلکہ پہلے کی شریعتوں میں بھی ہے چیز موجود



ر ہی ہے۔

۲- توریت کے سارے احکام 'چاہے وہ ابدی رہے ہوں یاغیر ابدی 'اور اس کے فرائض اور ساری حرام چیزیں پولس نے منسوخ کر دیں 'جیسا کہ اس کے خطوط میں آیاہے 'اور اینے پیروکاروں سے ان کی یابندی ختم کر دی۔

۳- توریت اوراس کے احکام کے تعلق سے لفظ ننخ پولس کے کلام میں بھی موجود ہے۔ اور عیسائی مفسرین ومحققین کے کلام میں بھی۔

۳- پولس نے دعویٰ کیا ہے کہ جو چیز پر انی اور بوسیدہ ہو جائے وہ فنااور فساد کے قریب ہو تی ہے اور کمزور ' بے نفع' بے فائدہ' رذیل ' عیب دار ' مٹنے کے قریب ' مر دود ' قابل کا مت ' لا کق اعتراض ' مو قوف اور منسوخ ہوتی ہے 'لندااس میں پچھ استبعاد نہیں کہ اہل کتاب کی شریعت اسلام کی شریعت ہو چکی ہو ' بلکہ پولس کے کلام کے مطابق میے ضروری ہے 'کیونکہ اہل کتاب کی شریعت اسلام کی نئی شریعت کے مقابلہ میں پر انی ہے ' پھریہ ضروری کیوں نہ ہو ' جبکہ ان کارسول پولس اور مفسرین توریت کے بارے میں نا مناسب الفاظ استعال کرتے ہیں' حالا نکہ وہ کہتے ہیں کہ یہ اللہ کاکلام ہے۔

للذا قرآن کے احکام سے توریت وانجیل کے احکام کامنسوخ ہو جاناایی بات ہے جس میں کوئی شہبہ نہیں'اور اس کی نظیریں ہم سے پہلے کے لوگوں میں موجود ہیں'اور جب توریت وانجیل کے احکام منسوخ ہو گئے تو قرآن کریم پر عمل کرنے سے ان پر عمل کرنا بھی منسوخ ہوگیا۔

ذیل میں ہم اس کی پچھے اور مثالیں دیتے ہیں کہ ایک ہی نبی کی شریعت میں لیعنی خو دایک ہی شریعت میں ناسخ اور منسوخ دونوں تھم موجو دہیں 'ان میں سے بعض مثالیں الزامی بھی ہول گی۔



## ا-ذیج کے حکم کی منسوخی:

کتاب پیدائش 'باب۲۲' فقروات ۱۳۵۱میں ہے کہ اللہ تعالی نے ابراہیم علیہ السلام کو اپنے بیٹے اسحاق علیہ السلام (صحیح اساعیل علیہ السلام ہے) کو ذرج کرنے کا حکم دیا 'جب دونوں اس کے لئے تیار ہوگئے تو اللہ تعالی نے اس حکم کو عمل کرنے سے پہلے ہی منسوخ کر دیا اور آسانی مینڈھے سے ذرج کا فدید دیا۔

٢- حزق ابل كو حكم ديا گيا ، پر عمل نے پہلے ،ی منسوخ كرديا گيا:

کتاب حزتی ایل 'باب ۴' فقره ۱۰' ۱۱' ۱۱ اور ۱۵ میں ہے: "(۱۰) اور تیر اکھانا وزن کر کے بیس مثقال روزانہ ہوگاجو تو کھائے گا' تو گاہے گاہے کھانا۔ (۱۲) اور تو بجو کے بھیکے کھانا اور تو ان کی آ تکھوں کے سامنے انسان کی نجاست سے ان کو پکانا۔ (۱۳) تب میں نے کہا کہ ہائے خداو ند خدا! دیکھ میر کی جائ بھی ناپاک نہیں ہوئی اور اپنی جو انی سے اب تک کوئی مر دار چیز جو آپ ہی سے مر جائے 'یاکسی جانور سے بھاڑی جائے میں نے ہرگز نہیں کھائی اور حرام گوشت میر سے منہ میں بھی نہیں گیا۔ (۱۵) تب اس نے مجھے فرمایا: دیکھ میں انسان کی نجاست کے عوض تجھے گو ہر دیتا ہوں 'سو تواپنی روٹی اس سے پکانا"۔

یہ عبارت بتاتی ہے کہ اللہ تعالی نے حزقی ایل کو تھم دیا کہ روٹی انسان کے پاخانے پر پکی ہو'اس پر جب حزقی ایل علیہ السلام نے فریاد کی تواللہ تعالیٰ نے اس تھم کو عمل کرنے ہے۔ پہلے ہی منسوخ کر دیااور تھم دیا کہ روٹی گائے کے گوہر پر پکی ہو۔

س-خاص قربان گاہ میں ذرج کرنے کے تھم کی منسوخی:

کتاب احبار' باب ۱۷ فقرہ ۱ تا ۱ میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موی علیہ السلام اور بی اسر ائیل کو حکم دیا کہ گائے بھیٹر یا بحری کے ذیعے اس قربان گاہ میں کریں جو خیمہ اجماع ؟ کے قریب اس کام کے لئے مختص ہے' اس خیمہ کو قبہ زمان' قبہ عمد اور قبہ شمادت بھی کہا



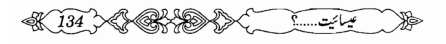
جاتاہے' تاکہ یہ ذیتے خداد ند کے لئے قربانی ہوں اور جوانسان اس مخصوص ندن کے باہر ذن کرے "وہ اپنے لوگوں میں سے کاٹ ڈالا جائے " یعنی قتل کر دیا جائے۔

پھر میر حکم کتاب اسٹناء 'باب ۱۲' فقرہ ۲۲۳۱۵ میں آئے ہوئے حکم سے منسوخ ہو گیا' چنانچہ ان کے لئے ہر جگہ ذ نگر ناجائز ہو گیااور مخصوص ندنج کی پابندی نہ رہی۔

کتاب احبار ادر کتاب استفاء کے جن فقرول کی طرف اشارہ کیا گیاہے ہورن اپنی تفسیر میں انہیں نقل کرنے کے بعد کہتا ہے : "ان دونوں مقامات میں بظاہر ککر اؤہ ہمکین جب یہ ملحوظ رکھا جائے کہ موٹ علیہ السلام کی شریعت ' بنی امر ائیل کے حالات کے مطابق کم و بیش ہوتی رہتی تھی ادر تبدیلی کے لائق تھی تو توجیہ نمایت آسان ہے ' چنانچہ موٹ علیہ السلام نے فلسطین میں داخل ہونے سے پہلے میدان تیے کے چالیس برسوں میں کتاب احبار کا تھم میں استفاء کے تھم کے ذریعہ صراحة منسوخ کر دیا اور فلسطین میں داخل ہونے جائز ہو گیا کہ گائے اور بھیٹر ' بحری جمال داخل ہونے کے بعد بنی امر ائیل کے لئے جائز ہو گیا کہ گائے اور بھیٹر ' بحری جمال جائیں داخل ہونے کے بعد بنی امر ائیل کے لئے جائز ہو گیا کہ گائے اور بھیٹر ' بحری جمال جائیں داخل ہونے کے بعد بنی امر ائیل کے لئے جائز ہو گیا کہ گائے اور بھیٹر ' بحری جمال جائیں دنے کریں اور کھائیں "۔

یعنی اس شخص نے موئی علیہ السلام کی شریعت میں کننج واقع ہونے اور بنی
اسرائیل کے حالات کے مطابق کم بیش کئے جانے کا اقرار کیاہے ' پھر حیرت ہے کہ اہل
کتاب دوسر ی شریعت میں کنخ واقع ہونے اور کم بیش کئے جانے پر کیوں اعتراض کرتے
ہیں اور کہتے ہیں کہ کنخ اللہ کے جہل کو متلزم ہے 'حالا نکہ یہ خرابی اس کنخ سے لازم نہیں
آتی جس کے قائل مسلمان ہیں اور جو صرف اللہ وحدہ کاحق ہے ' بلکہ یہ خرابی بداء کے اس
عقیدے سے لازم آتی ہے جس کی صراحت اہل کتاب نے اپنی کتابوں میں کی ہے اور پولس
نے بھی اپنے خطوط میں کی ہے۔

۴-لاوی (حبر )جوخد مت کے لئے مختص ہواس کی عمر کے بارے میں تھم:



کتاب گنتی' باب ۴ فقرہ ۳۰٬۳۳٬۳۳۵٬۳۹٬۳۹٬۳۵ اور ۲۲ میں آیاہے کہ وہ لاوی حبر (عالم) جو خیمہ اجتماع میں خدمت کے لئے مختص ہواس کی عمر تمیں سال ہے کم اور بچاس سال سے زیادہ نہ ہو۔ تمیں برس کی عمر ہے لے کر بچاس برس کی عمر تک۔

لیکن ای کتاب گنتی 'باب ۸' فقرہ ۲۵'۲۵ میں ہے کہ لاوی حبر جو خدمت کے لئے مخصوص ہو وہ بچیس برس ہے کم اور بچاس برس سے زیادہ کانہ ہو۔لاویوں کے متعلق جو بات ہے وہ یہ ہے کہ بچیس برس سے لے کراس سے اوپراوپر کی عمر میں وہ خیمہ اجتماع کی خدمت کے کام کے لئے اندر حاضر ہواکریں۔

اب میہ فرق یا تواس تنا قض اور اختلاف کا بتیجہ ہے جو تحریف کے سبب واقع ہواہے 'یا دوسر احکم پہلے کاناسخ ہے 'بسر حال ان دوبا توں میں ہے ایک کاا قرار ضروری ہے۔

۵-حز قیاه کی عمر میں زیادتی :

کتاب سلاطین دوم'باب ۲۰ فقرہ اتا ۲ میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یسعیاہ بن آموص نبی کو حکم دیا کہ وہ مملکت یموداہ کے بادشاہ حزقیاہ کے پاس جاکر بتائیں کہ اس کی عمر ختم ہو گئ ہے 'تاکہ وہ اپنے گھر کا انتظام کر دے 'تب بادشاہ حزقیاہ نے اپنامنہ دیوار کی طرف کر کے دعا کی اور زار زار رویا۔ جب یسعیاہ نبی وہاں سے چلے گئے تواللہ تعالیٰ نے اس حکم کو -اس کے پہنچاد کے جانے کے بعد - منسوخ کر دیا اور یسعیاہ کے پاس بچ شہر تک پہنچنے سے پہلے وحی کی کہ حزقیاہ کے پاس واپس جاکر کمیں کہ "خداو ندنے تیری دعاسیٰ 'تیرے آنسود کھے اور کجھے اور کجھے شفادی اور تیری عمر میں پندرہ برس بڑھادے "۔

چنانچہ منسوخ ادر ناسخ دونوں تھم اللہ کے نبی یسعیاہ کے ذریعہ پہنچائے گئے اور اس کے لئے ان کے پاس اللہ کی وحی آئی۔

٢-حضرت عيسى عليه السلام كى رسالت خصوص وعموم ك در ميان:

# المنابعة ال

ا نجیل متی 'باب ۱۰ فقرہ ۱۵ور ۲ میں ہے: "ان بارہ کو یسوع مسے نے بھیجااور ان کو تھم دے کر کماغیر قوموں کی طرف نہ جانا اور سامر یوں کے کسی شہر میں داخل نہ ہونا' بلکہ اسر ائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کے پاس جانا"۔

اوراسی انجیل متی 'باب ۱۵' فقرہ ۲۴ میں ہے : "اس نے جواب میں کہا کہ میں اسرائیل کے گھر انے کی کھوئی ہوئی بھیٹروں کے سوااور کسی کے پاس نہیں بھیجا گیا"۔

ان دونوں نصوص میں عینی علیہ السلام نے اپنی رسالت بی اسر اکیل کے ساتھ مخصوص قرار دی ہے۔

کیکن انجیل مرقس'باب ۱۱' نقرہ ۱۵ میں ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے حواریوں سے کہا کہ :"تم تمام دنیامیں جاکر ساری خلق کے سامنے انجیل کی منادی کرو"۔

عیمائی کہتے ہیں کہ یہ نص رسالت کے عموم کو بتلاتی ہے 'لندا یہ نص خصوصیت کو منسوخ کرنے والی ہے اور پہلا تھم منسوخ ہے ' یعنی مسیح علیہ السلام کی رسالت پہلے صرف بن اسر ائیل کے ساتھ خاص تھی ' پھریہ تخصیص منسوخ ہو گئ اور انہیں ساری دنیا کو دعوت دینے کا تھم دے دیا گیا۔ اب اگریہ لوگ ننج کا قرار کریں تو ہم جو بتانا چاہتے ہیں کہ ان کی کتابوں میں ننج کے وقوع کا امکان ہے اور یہ ننج ان کتابوں کے لئے محال نہیں ہے بلکہ ان میں واقع ہوا ہے تو ہماری یہ مراد پوری ہو جاتی ہے ' اور اگریہ لوگ ننج کا قرار نہ کریں تو ہم جو یہ کہتے ہیں کہ ان کی انجیلوں میں تناقض اور تحریف پائی جاتی ہے یہ بات پوری ہو جاتی ہے 'اور صحیح بات یہ ہے کہ انجیل مرقس کی عبارت حضرت مسیح علیہ السلام کی کہی ہوئی نہیں ہے۔

یہ مثالیں کافی ہیں'اور اب اہل کتاب کی کتابوں میں دونوں قتم کا ننخ واقع ہونے میں ا کوئی شبہہ باقی نہیں رہ گیااور یہ ظاہر ہو گیا کہ یہ لوگ اپنی کتابوں میں ننخ نہ واقع ہونے کاجو



دعویٰ کرتے ہیں وہ بلاریب باطل ہے 'چرید دعویٰ کس طرح کررہے ہیں جبکہ بندوں کی مسلحیں زمان و مکان اور مکلفین کے بدلنے سے بدلتی رہتی ہیں۔ بعض احکام بعض او قات بندوں کی قدرت میں ہوتے ہیں اور بعض او قات بنیں ہوتے 'اور بعض احکام کی زمانے میں بھوں کے لئے مناسب ہوتے ہیں اور کسی زمانے میں مناسب بنیں ہوتے 'اور بندوں کو یہ بنیں معلوم کہ ان کی حقیقی مصلحت کمال ہے ،لیکن اللہ جس نے انہیں پیدا کیا ہے وہ اس کاعلم ان سے زیادہ رکھا ہے۔ بنابریں اہل کتاب کے لئے دوا بنیں کہ اپنی فاسد تاویلات اور جھوٹے ظنون کے سارے اللہ علیم و خبیر کی جانب سے نئے کے و قوع کا انکار کریں۔



### www. KITABOSUNNAT. COM

دوسرا باب

تثليث كالبطال

یہ باب ایک مقدمہ اور تین فصلوں پر مشتل ہے:

مقدمہ: الی باتوں کے بیان میں جو آئندہ فصلوں میں بصیرے کا فائدہ میں گ۔

فصل اول: عقلی دلائل سے تثلیث کا ابطال۔

فصل دوم: مسيح عليه السلام كا تول سے تثليث كا ابطال -

فصل سوم: مسے علیہ السلام کی الوہیت کے نقلی دلائل کا ابطال۔



### مقدمه

الیی با توں کے بیان میں جو قاری کو آئندہ فضلوں میں بھیرت کا فائدہ دیں گ پہلی بات: کتب عمد قدیم ناطق ہیں کہ اللہ ایک ہے 'تناہے ' بیوی بچوں سے پاک ہے ' زندہ ہے ' بھی نہیں مرے گا' قادر ہے 'جو چاہتا ہے کر تاہے 'اس کے مثل کوئی چیز نہیں ہے 'نہذات میں 'نہ صفات میں۔ یہ بات ان کتابوں میں اس قدر مشہور ہے اور کثر ت سے ہے کہ شواہد نقل کرنے کی ضرورت نہیں۔

دوسری بات: غیر الله کی عبادت حرام ہے 'توریت نے اسے بہت سے فقرول میں حرام قرار دیاہے 'مثلاً کتاب خروج 'باب ۲۰ 'فقرہ ۳' "۵' "۲۳' اور باب ۳۳' فقرہ ۱۳ 'کا اور کتاب استفاء 'باب ۱۳ 'فقرہ ۱ تا ۱۱ اور باب ۱۱ فقرہ ۲ تا ۷ ۔ اور توریت نے صراحت کی ہے کہ جو غیر الله کی عبادت کی دعوت دے اسے قبل کر دینا ضروری ہے ' عیاب وہ دعوت دیے اسے قبل کر دینا ضروری ہے ' عیاب وہ دعوت دیے والا بڑے بڑے مجزات والا کوئی نبی ہی کیول نہ ہو۔ اس طرح توریت میں یہ بھی صراحت ہے کہ جو غیر الله کی عبادت کرے یا غیر الله کی عبادت کرے یا غیر الله کی عبادت کرے یا غیر الله کی عبادت کرے اوالا مر دہویا عورت ' ترغیب دے اسے سنگار کر دینا ضروری ہے ' چاہے وہ عبادت کرنے والا مر دہویا عورت ' اور وہ ترغیب دیے الله قرابتدار ہویادوست۔

تیسری بات: توریت میں ایسے فقرے آئے ہیں جو بتاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ پاک ہے'
اس کا کوئی شبیہ نمیں 'چنانچہ کتاب استفاء' باب ۴' فقرہ ۱۲اور ۱۵میں ہے: "(۱۲) اور
خداوند نے اس آگ میں سے ہو کرتم سے کلام کیا'تم نے باتیں توسنیں'لین کوئی صورت
ندد یکھی' فقط آواز بی آواز سن۔ (۱۵) سوتم اپنی خوب بی احتیاط رکھنا'کیو نکہ تم نے اس دن
جب خداوند نے آگ میں سے ہو کر حورب میں تم سے کلام کیا کی طرح کی کوئی صورت
نہیں ویکھی "۔



اور عمد جدید میں ایسے فقرات آئے ہیں جو بتاتے ہیں کہ دنیامیں اللہ کو دیکھنا محال ہے' چنانچہ انجیل یوحنا'باب ا' فقرہ ۱۸میں ہے: "خداکوکسی نے مبھی نہیں دیکھا"۔

اور مستھیں کے نام پولس کے پہلے خط'باب۲'فقرہ۱۱میں ہے:"نہ اسے کسی انسان نے دیکھااور نہ دیکھ سکتاہے "۔

یو حناکے پہلے خط'باب ۴ 'فقرہ ۱۲میں ہے :"خداکو تبھی کسی نے نہیں ویکھا"۔

گذشتہ فقروں سے ثابت ہو تا ہے کہ اللہ کی کوئی شبیہ نہیں اور دنیا میں اللہ کی رویت واقع نہیں ہوئی 'اور جو کوئی دیکھاجائے وہ بھی اللہ نہیں ہوسکتا'اگر چہ اللہ 'یا نبیاء یا حواریوں کے کلام میں اس پر "اللہ "یا" رب "کالفظ ہولا گیاہو' کیونکہ جو فقر سے عقلی بربان کے خلاف ہوں انہیں لینا اور سابقہ فقر سے جن کا مضمون عقلی بربان کے مطابق ہے انہیں چھوڑ دینا جائز نہیں' کیونکہ عمد قد یم وجدید کی کتابوں کے بے شار مقامات میں "اللہ "کالفظ فرشتے پر 'موئ پر 'بنی اسر ائیل کے قاضیوں پر اور انسان کامل پر بلکہ عام افراد پر اور مر دود شیطان پر ہولا گیا ہے۔ یہ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کے علادہ کی پر اس قتم کالفظ ہو لئے کے لئے ہر موقع پر ایک مناسب وجہ ہوتی ہے اور کلام کا سیاتی اس وجہ کو اس طرح بتلا تا ہے کہ مناسب وجہ ہوتی ہے اور کلام کا سیاتی اس وجہ کو اس طرح بتلا تا ہے کہ نظر کے لئے بظاہر کوئی اشتباہ نہیں ہوتا' للذا یہ لفظ اگر بعض بنی آدم پر بولا گیا ہے تو نظر کے لئے جائز نہیں کہ اس سے یہ استدلال کرے کہ وہ "اللہ" یا "اللہ کا بیٹا" ہے' کسی عاقل کے لئے جائز نہیں کہ اس سے یہ استدلال کرے کہ وہ "اللہ" یا "اللہ کا بیٹا" ہے' ور سارے عقلی قطعی برا بین اور اس طرح صبح نقلی برا بین پیٹھ سیجھے پھینک دے۔

چوتھی بلت: عقید ہ تثلیث نہ انبیاء میں ہے کوئی نبی لے کر آیااور نہ آسانی کتابوں میں ہے کسی کتاب میں نازل ہوا۔ توریت میں اس کانہ آنا محتاج بیان نہیں کیونکہ جوشخص بھی موجودہ توریت کا مطالعہ کرے گاوہ اس میں اس عقیدہ کانہ صریحاً ذکر پائے گانہ اشار ہ اور تلمیا۔ اور علماء یہود حضرت موکی علیہ السلام کے عمدے لے کر آج تک اس عقیدہ کونہ



تشکیم کرتے ہیں اور نہ اپنی کتابوں کی طرف اس کی نسبت گوارا کرتے ہیں۔اگر عقید ہَ تثليث برحق ہو تا تو حضرت موسىٰ عليه السلام پر اور تمام انبيائے بنی اسر ائيل پر- جن میں آخری نبی حضرت عیسیٰ علیہ السلام تھے۔ لازم تھا کہ اے اچھی طرح بیان کرتے ' کیونکہ یہ عقیدہ اور شریعت دونوں میں توریت کے تمام احکام پر عمل کرنے کے لئے مامور تھے۔اور اہل تثلیث کا یہ عقیدہ ہے کہ ان کا یہ عقیدہ ہی مدار نجات ہے بھس کے لئے چاہے وہ نبی ہو یا غیر نبی' اس کے بغیر نجات ممکن نہیں۔ پھر سارے انبیاء بنی اسرائیل اس عقیدہ کو واضح اور صریح طور ہے بیان کئے بغیر کیسے اس دنیا سے سدھار گئے ؟ جبکہ انہول نے ایسے امور اور احکام بیان کئے جواس عقیدہ سے بہت کم اہمیت رکھتے ہیں'اور بعض احکام کو کیے بعد دیگرے بار بار بیان کیااور ان کی پیندی اور ان پر عمل کی سخت تاکید کی اور آن میں سے بعض کے چھوڑنے والے کو قتل کرناواجب قرار دیا۔ اس لئے نمایت تعجب ہے کہ عیلی علیہ السلام جو بنی اسرائیل کے انبیاء میں آخری نبی تھے اور عیسائیوں کے نزدیک ٹالوث کا ایک رکن تھےوہ آسان پر چلے گئے 'گر انہوں نے اس عقیدہ کو اپنے ہیروکاروں کے لئے واضح اور تاویل سے بے نیاز کلام کے ذریعہ بیان نہ کیا' مثلاً وہ یہ کہتے کہ "اللہ تین ا قانیم ہیں - باپ' بیٹااور روح القد س۔اور بیٹے - دوسرے اللہ - کا اقنوم' فلال تعلق کے ذریعہ جس کا سمجھنا تمہاری عقل کے ادراک سے باہر ہے 'مجھ سے متعلق ہے۔ یا کوئی بھی ایی بات کہتے جواس عقیدے کے بیان میں صریح ہوتی۔

صحیح یہ ہے کہ اہل مثلیث کے پاس اپنے اس عقیدے کی کوئی دلیل نہیں'اور وہ کھلے اقوال کی 'جو تاو مِل کااحمّال نہیں رکھتے وور دراز کی تاویلیں کرتے ہیں۔

کتاب میزان الحق کے مصنف ڈاکٹر پادری فنڈر نے اپٹی کتاب مفتاح الاسر ار میں ایک موال کیاہے 'جویہ ہے کہ: "مسیح نے اپنی الوہیت صاف طور سے کیوں بیان نہیں کی ؟ اور



مخضر طور سے یہ کیوں نہیں کما کہ میں ہی اللہ ہوں "؟ پھر خود ہی یہ کہ کر اس سوال کا جواب دیا ہے کہ مر دول کے در میان سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے اٹھنے اور آسان پر جانے سے پہلے کوئی شخص اس تعلق اور وحدانیت کو سمجھنے پر قدرت ہی نہیں رکھتا تھا' اس لئے اگر وہ صراحہ کہتے کہ میں اللہ ہوں تولوگ سمجھنے کہ وہ جسم انسانی کے اعتبار سے اللہ ہیں اور یہ باطل ہے 'اور ابھی بہت می با تیں رہ گئی تھیں جن کے متعلق مسے نے اپنے شاگر دول سے کما تھا' جیسا کہ انجیل یو حنا' باب ۱۲' فقرہ ۱۲ میں ہے: "مجھے تم سے اور بھی بہت می باتیں کہنا ہے' مگر اب تم ان کو برداشت نہیں کر سکتے "۔اس لئے علمائے یہود نے گئی بار چاہا کہ ان کو پرداشت نہیں کر سکتے "۔اس لئے علمائے یہود نے گئی بار چاہا کہ ان کو پکڑ کر رہم کر دیں' جبکہ وہ لوگوں سے اپنی الوہیت ان کے سامنے صرف چیساں کے طور پر بیان کیا کرتے تھے۔

ڈاکٹر فنڈر کے اس جواب کے ردمیں ہم کہتے ہیں کہ یہ جواب انتائی کمزور ہے 'کیونکہ فنڈر جویہ کہتاہے کہ تٹلیث اور الوہیت مسے کے عقیدے کوان کے اٹھنے اور آسان پر جانے سے پہلے سمجھ لیناکسی کی قدرت میں نہ تھا' تو ہم کہتے ہیں کہ پھر مسے اپنے پیروکاروں اور یہود سے یہ کہہ سکتے تھے کہ میرے جسم اور دوسرے اقنوم - بیٹے کے اقنوم - میں اتحاد کا جو تعلق ہے اسے سمجھنا تمہاری وسعت سے باہر ہے 'لندااس کی کرید چھوڑ دواور یہ عقیدہ رکھو کہ میں "اللہ" ہوں 'اور میں اللہ بھی جسم کے اعتبار سے نہیں ہوں بلکہ اتحاد کے اس تعلق کے اعتبار سے نہیں ہوں بلکہ اتحاد کے اس تعلق کے اعتبار سے ہوں جس کو سمجھنا تمہاری عقل کی پہنچ سے باہر ہے۔

پھر تعجب ہے کہ فدکورہ اتحاد کے تعلق کو سمجھنے پر قادر نہ ہونا مسے کے آسان پر جانے کے بعد بھی باتی ہے اور اب تک کوئی ایسا عیسائی عالم پیدانہ ہوا جو اس تعلق کی کیفیت بیان کرنے کی استطاعت رکھتا ہو۔ چنانچہ ان کی کتابیں جگہ جگہ اس اقرار سے بھری پڑی ہیں کہ سیبات ان اسر ارمیں سے ہے جو عقل کی ادار ک سے باہر ہیں۔ جے مزید شخقیق کرنی ہووہ



با كبل و كشرى كى طرف رجوع كرے ، جس كى تاليف ميں ان كے بيں سے زيادہ لاہوتى علاء في شركت كى ہے و يادہ لاہوتى علاء في شركت كى ہے ، پھر خود ديكھے كہ يہ لوگ كلمه "مثليث "كى شرح ميں كس طرح كطاء خبط كاشكار ہيں۔

ٹانیاہم یہ کہتے ہیں کہ حفرت میے 'یہودے کیوں ڈرے کہ اپنی الوہیت محض ہیلی کے طریقے سے بیان کی ؟ جبکہ آپ لوگ کہتے ہیں کہ حفرت میے آئے ہی اس لئے تھے کہ یہود کے ہاتھوں سولی پاکر ساری مخلوق کے گناہوں کا کفارہ بن جا نمیں 'اور انہیں بھینی طور سے معلوم تھا کہ یہودان کوسولی دیں گے 'تواب نجات کے لئے اس ضروری عقیدے کے بیان میں یہود سے ڈر نے کا کون سامو قع تھا ؟اور آسان وزمین کو پیدا کرنے والااللہ عظیم دنیا کی ذلیل ترین قوم سے ڈر کیسے جائے گا' جبکہ صورت حال یہ رہی ہے کہ بعض انہیاء نے بی اسر ائیل کے سامنے حق کو بے دھڑک بیان کیا'جس کے نتیجہ میں بعض کو سخت بی اسر ائیل کے سامنے حق کو بے دھڑک بیان کیا'جس کے نتیجہ میں بعض کو سخت افریت دی گئی اور بعض قبل کردئے گئے ؟

پیر مسیح علیہ السلام نے فقیہوں اور فریسیوں پر نکیر کرنے میں تشدد کیا اور انہیں "ریاکار" "اندھے راہ بتانے والے " " "احمق جائل " "سانپ اور سانپ کے بچے " کہااور ان کی برائیاں سرعام ظاہر کیں 'یہاں تک کہ بعض نے شکوہ کیا کہ آپ ہمیں برا بھلا کہہ رہے ہیں (انجیل متی 'باب ۲۳ 'فقرہ ۱۳ تا ۲۳ کا توبیہ جیں (انجیل متی 'باب تقرہ ۲۳ تا ۲۳ کا توبیہ حضرت مسیح جنہوں نے کسی خوف کے بغیر یہود کی بعض خلاف ور زیاں بیان کیں 'ان کو سخت ڈانٹ پلائی اور انہیں سنگین اوصاف سے متصف کیا 'ان کے بارے میں سے کیسے گمان کیا جاسکتا ہے کہ وہ یہود کے خوف سے نجات کے لئے ضروری عقیدہ بیان کرنا چھوڑ دیں گے جاشاہ کلا کہ ان کی بارگاہ اس فاسد گمان کے مطابق ہو۔



# قصل اول

# عقلی دلائل ہے تثلیث کا بطال

عیسائیوں کاعقیدہ ہے کہ تثلیث بھی حقیق ہے اور توحید بھی حقیق ہے 'کین جب حقیق مثلیث پائی جائے گی تو حقیق کثرت بھی پائی جائے گی 'اور جب حقیق تثلیث اور حقیق کثرت بھی پائی جائے گی 'اور اس کا ثبوت ممکن نہ ہوگا' ورنہ دو حقیق ضدین کا اجتماع لازم آئے گا اور یہ محال ہے 'اور واجب الوجود کا تعدد لازم آئے گا اور یہ بھی حال ہے۔ الداممکن نہیں کہ تثلیث کا قائل اللہ کی حقیق توحید کا قائل ہو'کیونکہ جو حقیق کا ہے۔ المذاممکن نہیں کہ تثلیث کا قائل اللہ کی حقیق توحید کا قائل ہو'کیونکہ جو حقیق ایک ہے۔ المذاممکن نہیں ہو سکتا' اور وہ کئی اکا ئیوں کا مجموعہ نہیں ہو سکتا' ہاں جو تین کا جوگائی کا مجموعہ ہوگا۔ للذا حقیقی ایک 'تین ہوگائی ہوگا۔ للذا حقیقی ایک 'تین کا جزو ہے۔ اب آگر یہ ایک اور تین ایک ہی محل میں اکٹھا ہو جائیں تو اس سے یہ لازم آئے گا کا جزء ہے۔ اب آگر یہ ایک اور یہ بھی لازم آئے گا کہ ایک خود اپنا تمائی ہواور وہ تین کا تین کہ جزء کل ہو اور کی جزء ہو 'اور یہ بھی لازم آئے گا کہ ایک خود اپنا تمائی ہواور وہ تین کا تین گا بھی ہو' اور یہ سب ایسے لوازم ہیں جن کو عقل بداہت مسترد کرتی ہے۔

بنابریں حقیقی تثلیث اللہ تعالیٰ کی ذات میں ممتنع ہے'لندااگر عیسائی کتب میں کوئی ایسا قول ہوجو بظاہر تثلیث پر دلالت کرتا ہو تواس کی تاویل ضروری ہے'تا کہ وہ عقل و نقل کے مطابق ہو جائے'کیونکہ عقل و نقل دونوں دلالت کرتی ہیں کہ اللہ کی ذات میں تثلیث ممتنع ہے۔

جرجیس سل نے انگریزی زبان میں قر آن کریم کے معانی کا ترجمہ کیا ہے' یہ ترجمہ ۱۸۳۷ء میں چھپاہے'اس نےاپنی قوم کو گئی وصیتیں کی ہیں'جن میں سے ایک بیہ ہے کہ تم

لوگ مسلمانوں کو عقل کے مخالف مسائل نہ سکھاؤ ہمیو نکہ بیہ لوگ بیو قوف نہیں ہیں کہ ہم ان مسائل میں ان پر غالب آ سکیں'مثلابت کی بوجااور عشاء ربانی۔ کیونکہ یہ لوگ ان مسائل کو بہت کچھ جانتے ہیں اور جس کلیسامیں بیہ مسائل ہوں وہ انہیں اپنی طرف نہیں

د کیھو! یہ یادری کس طرح اقرار کرتا ہے کہ اس کے دین میں بہت ہے مخالف عقل مسائل ہیں'اور صحیح یہ ہے کہ جس وین والوں میں اس قتم کے مسائل ہوں وہ یقیناً مشرک ہیں۔ چنانچہ علمائے اسلام کا کہنا ہے کہ ہم نے دنیامیں کوئی ایسانہ جب نہیں دیکھاجو عیسائی

محينج سكنا\_ مذہب سے بردھ کر لچر اور عقل ہے دور ہو 'اور ہمیں دنیامیں کوئی ایساعلم کلام نظر نہیں آیاجو ان کے علم کلام سے بڑھ کر فاسداور باطل ہو۔



# فصل دوم

# مسے علیہ السلام کے اقوال سے تثلیث کا بطال

پہلا قول: انجیل بوحنا'باب 2 ا'فقرہ ۳ میں اللہ تعالیٰ سے حفرت عیسیٰ علیہ السلام کا خطاب بول ند کور ہے: "اور ہمیشہ کی زندگی ہیہ ہے کہ وہ تجھ خدائے واحد اور برحق کو اور یبوع مسے کو جے تونے بھیجاہے جانیں"۔

دوسرا قول: انجیل مرقس 'باب۱۴ فقره ۱۳ ۳ ۳ سیس به: "اور فقیهوں میں سے ایک فرسرا قول: انجیل مرقس 'باب۱۴ فقره ۱۳ ۳ سیس بی ایک سے ان کو بحث کرتے من کر جان لیا کہ اس نے ان کو خوب جواب دیا ہے 'وہ پاس آیااور اس سے بوچھا کہ سب حکموں میں اول کون ساہے ؟ یسوع نے جواب دیا کہ اول ہہ ہے : اب اسر ائیل من 'خداو ند ہمار اخدا ایک ہی خداو ند ہے 'اور تو خداو ند اپنے ضدا سے سارے



دل اور اپنی ساری جان اور اپنی ساری عقل اور اپنی ساری طاقت سے محبت رکھ ' دوسر ا(ای جیسا(۱)) یہ ہے کہ تواپ پڑوی سے اپنے برابر محبت رکھ ۔ ان سے برا اور کوئی تھم نہیں۔ فقیہ نے اس سے کہا : اے استاد ' بہت خوب ' تو نے بچ کہا کہ دہ (اللہ (۲)) ایک ہی ہے اور اس کے سوا اور کوئی نہیں ' اور اس سے سارے دل اور ساری عقل اور ساری طاقت سے محبت رکھنا اور اپنے پڑوی سے اپنے برابر محبت رکھنا ' سب سوختنی قربانیوں اور ذیجوں سے برابر محبت رکھنا ' سب سوختنی قربانیوں اور ذیجوں سے براجر محبت رکھنا کہ اس نے دانائی سے جواب دیا تو اس سے کہا تو خدا کی بردھ کر ہے۔ جب یسوع نے دیکھا کہ اس نے دانائی سے جواب دیا تو اس سے کہا تو خدا کی بادشاہی سے دور نہیں "۔

یہ فقرے انجیل متی 'باب ۲۲' فقرہ ۳۳ تا ۴۴ میں بھی آئے ہیں 'میں فقرہ ۴۴ نقل کرنے پر اکتفاکر تا ہوں اور وہ عیسیٰ علیہ السلام کا بیہ قول ہے کہ: "انہی دو حکموں پر تمام توریت اور انبیاء کے صحیفوں کا مدار ہے"۔

ان سابقہ فقرول میں یہ بات موکد کی گئے ہے کہ سب سے پہلی وصیت جو توریت اور باتی انہیاء کی کتابوں میں کی گئی ہے اور جو مدار نجات ہے وہ یہ ہے کہ یہ عقیدہ رکھا جائے کہ اللہ ایک ہے 'اس کے سواکوئی معبود نہیں۔اباگر مثلیث اور الوہیت میں کا عقیدہ برحق ہوتا تو توریت میں اور انبیاء کی تمام کتابوں میں اسے بیان کیا گیاہو تااور عیمیٰ علیہ السلام سائل کے جواب میں یہ کہتے کہ سب سے پہلی وصیت یہ ہے کہ یہ عقیدہ رکھا جائے کہ اللہ ایک ہے 'تمین اقنو موں والا ہے 'اور میں دوسر االلہ اور اللہ کا بیٹا ہوں۔ لیکن چو نکہ عیمیٰ علیہ ہے 'تمین اقنو موں والا ہے 'اور میں دوسر االلہ اور اللہ کا بیٹا ہوں۔ لیکن چو نکہ عیمٰ علیہ السلام نے یہ بات نہیں کی اور نہ اس کا کوئی اشارہ توریت میں اور نہ انبیاء کی کتابوں میں آیا ہے 'اس لئے ثابت ہواکہ نجات 'اللہ کی تو حید حقیقی کا عقیدہ رکھنے سے ہوگی 'جو مثلیث اور شریک اور لڑ کے کے عقیدے کے منافی ہے۔

<sup>(</sup>۲'۱) قوسین کے الفاظ عربی میں ہیں 'ارود نسخہ میں نہیں ہیں (مترجم)



عمد قدیم کی کتابیں اللہ کی توحید کی صراحت کرنے والی نصوص سے بھری پڑی ہیں ' بطور مثال دیکھئے: کتاب استثناء 'باب ۴' فقرہ ۳۵ "۳۹' باب ۲ 'فقرہ ۴۵ "۵ اور کتاب یسعیاہ ' باب ۴۵ " فقرہ ۲۵ " باب ۲ ۳ ' فقرہ ۹ ۔

تیرا قول : انجیل مرقس 'باب ۱۳' فقره ۳۲ میں ہے : "لیکن اس دن یااس گھڑی کی بابت کوئی نہیں جانتا'نہ آسان کے فرشتے 'نہ بیٹا' مگر باپ"۔

یہ قول سٹیٹ اور الوہیت مسیح کے بطلان کا اعلان کر رہائے "کیو نکہ مسیح علیہ السلام نے قیامت کی گھڑی کا علم اللہ وحدہ کے ساتھ خاص کیاہے اور خود اپنے نفس سے اور اس طرح اللہ کے دوسر سے بندول سے اس کے علم کی نفی کی ہے اور اپنے اور ان کے در میان عدم علم میں برابری کی ہے 'حالا نکہ اگروہ "اللہ" ہوتے تو قیامت کا وقت جانتے اور اپنے آپ سے اس کے علم کی نفی نہ کرتے۔

چوتھا قول: انجیل متی 'باب ۲۷' فقره ۲۷ اور ۵۰ میں ہے: "(۲۷) اور تیسرے پہر کے قریب یسوع نے بری آواز سے چلا کر کہا: ایلی۔ ایلی۔ لما شبقتنی ؟ یعنی اے میرے فدا! اے میرے فدا! تونے مجھے کیوں چھوڑ دیا؟ (۵۰) یسوع نے پھر بری آواز سے چلا کر جان دے دی "۔

الحجیل لو قا'باب ۲۳' فقره ۴ ۲ میں ہے: "پھر یبوع نے بڑی آواز سے پکار کر کہا: اے باپ!میں اپنی روح تیرے ہاتھوں میں سونپتا ہوں اور یہ کمہ کروم دے دیا"۔

یہ قول جو حضرت مسے ہے۔ عیسا ئیوں کے خیال کے مطابق -ان کی زندگی کے آخری سانس میں صادر ہواان کی الوہیت کی نفی کر تاہے 'کیونکہ اگروہ "اللہ" ہوتے تو دوسر بے "اللہ" ہے استغاثہ نہ کرتے 'کیونکہ حقیقی اللہ کے لئے نقص والے صفات محال ہیں 'مثلاً کمزوری' تکان' درماندگی' چلانا' استغاثہ کرنا' بے بس ہونا اور مرجانا۔ اللہ ہمیشہ زندہ رہے



والااور قدوس (ہر نقص سے پاک) ہے۔ چتانچہ کتاب یسعیاہ 'باب ۴۰' فقرہ ۲۸ میں ہے: "کیا تو نہیں جانتا ؟ کیا تو نے سانہیں کہ خداوند' خدائے ابدی و تمام زمین کا خالق تھکتا نہیں اور در ماندہ نہیں ہوتا"؟

کتب عمد قدیم و جدید (بائبل) میں کتاب یسعیاہ کے اس فقرہ جیسے بہت نے فقر کے بین و یکھو کتاب یسعیاہ 'باب ۱۰' فقرہ ۲۰ کتاب بر میاہ 'باب ۱۰' فقرہ ۱۰ کتاب حبقو ق' باب ۱۰' فقرہ ۱۲' فقرہ ۱۲' فقرہ ۱۲' فقرہ ۱۲' فقر ۱۵ نام پولس کا پہلا خط' باب ۱۱' فقرہ ۱۵' بیہ سب ایسے فقر سے ہیں جو ہتلاتے ہیں کہ حقیقی "اللہ "وہ "اللہ "ہجو سر مدی (ازلی وابدی) ہے' زندہ اور قدوس ہے' اس کے لئے موت نہیں' اور اس کے سواکوئی اللہ نہیں' وہ کمزوری' تکان اور ب بی اس کے لئے موت نہیں' اور اس کے سواکوئی اللہ نہیں' وہ کمزوری' تکان اور ب بی سے بری ہے۔ توکیا جو عاجز' فانی اور میت ہو وہ "اللہ "ہو سکتا ہے؟ کوئی شک نہیں کہ "اللہ " حقیقی وہ ہے جس سے عینی علیہ السلام نے -عیسائیوں کے حسب خیال -اس وقت استفاظہ کیا تھا۔

یمال میں قاری کو اس طرف متوجہ کرنا چاہتا ہوں کہ کتاب حبقوق 'باب ا' فقرہ ۱۲ پرانے ایڈیشنوں میں اس طرح ہے: "اے خداوند میرے خدا! اے میرے قدوس! کیا تو اندل سے نہیں ہے؟ اور تو نہیں مرے گا"۔ عربی میں "لا تموت" کا لفظ ہے جس میں دو تاء ہے 'اور جس کا معنی ہے کہ "تو نہیں مرے گا" یعنی یہ لفظ اللہ تعالی سے موت کی نفی کر تا ہے۔ لیکن نئے ایڈیشنوں میں پہلے حرف تاء کی تحریف کر کے اس کی جگہ نون لکھ دیا گیاور یہ لفظ حرف نون کے ساتھ "لا نموت" ہوگیا'جس کے معنی ہیں "ہم نہیں مریں گیاور یہ لفظ حرف نون کے ساتھ "لا نموت" ہوگیا'جس کے معنی ہیں "ہم نہیں مریں گیا۔ "

اور ایبااس لئے کیا گیاہے تاکہ حضرت مسیح جوان کے خیال میں اللہ بیں ان کا قتل موکد

<sup>(</sup>۱) یک تر جمد اردو کے ہمارے پیش نظر ایڈ بیٹن میں بھی ہے (مترجم)



کر دیا جائے 'حالا نکہ یہاں "لا نموت" (ہم نہیں مریں گے) بالکل بے تک ہے 'اس مقام کے سیاق میں اس کا کوئی فائدہ نہیں۔ سود کھوکہ ایک باطل عقیدے کے دفاع نے انہیں کس طرح اپنی کتاب کی تحریف پر آمادہ کر دیا۔

پانچوال قول: انجیل یوحنا'باب ۲۰ فقره ۱ میں ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے مریم مگد لنی سے کہا: "لیکن میرے بھا کیول کے پاس جاکر ان سے کمہ کہ میں اپنے باپ اور تمہارے باپ اور اپنے خدااور تمہارے خدا کے پاس اوپر جاتا ہوں"۔

اس قول میں حضرت مسے نے اینے آپ کواور باقی لوگوں کواس بات میں یکسال قرار دیا ہے کہ اللہ تعالی حضرت مسے کا بھی بپہاور سارے لوگوں کا بھی باپ ہے 'حضرت مسے كا بھى الله ہے اور سارے لوگوں كا بھى اللہ ہے ' تاكه لوگ ان پر باطل بات نه كه سكيں ' يعنى یہ نیہ کمہ سکیں کہ وہ "اللہ " ہیں 'یا "اللہ کے بیٹے ہیں " \_ پس جس طرح ان کے شاگر داللہ کے بندے ہیں اور حقیقی معنوں ہیں اللہ کے بیٹے نہیں ہیں بلکہ مجازی معنوں میں ہیں اس طرح عیسیٰ علیہ السلام بھی اللہ کے ہندے ہیں اور حقیقی معنوں میں اللہ کے بیٹے نہیں ہیں'اور جس طرح ہے شاگرد اللہ کے بیٹے ہوئے تواس کا بیہ معنی نہیں کہ وہ "اللہ" ہیں' ٹھیک اسی طرح عيسىٰ عليه السلام كوالله كا بيناكينه كابيه معنى نهيس كه وه "الله" بين-اور چونكه بيه قول-عیسائیوں کے خیال کے مطابق - مردوں کے در میان سے مسے علیہ السلام کے اٹھنے کے بعد صادر ہوا تھا' یعنی آسان پران کے جانے سے کچھ پہلے 'اس کئے اس سے ثابت ہو تا ہے کہ حضرت میح روئے زمین پراپیے وجود کے آخری لحظہ تک بیہ صراحت کرتے رہے کہ وہ الله کے بندے میں اور اللہ بی ان کا اله ہے اور لوگوں کا بھی اللہ ہے 'اور بیربات قرآن میں الله کے ان ارشادات کے عین مطابق ہے کہ حضرت مسے نے فرمایا: ﴿ إِنَّ اللَّهُ زَنِّ وَرَكِكُو فَاعْبُدُوهُ ﴾ (سورة آل عمران : ۵۱)



بیشک الله میر ااور تم لوگول کارب ہے 'پس اسی کی عبادت کرو۔
﴿ اَعْبُدُ وَاللّٰهُ رَبِّیْ وَدَکِیْکُو ﴾ (سورۃ المائدہ: ۲۲ '۱۱۷)
اللّٰہ کی عبادت کر وجو میر ااور تم لوگول کارب ہے۔
﴿ وَإِنَّ اللّٰهُ رَبِّیْ وَدَکِیْکُو فَاعْبُدُ کُوگُ ﴾ (سورۃ مریم: ۳۱)
بیشک اللّٰہ ہی میر ااور تم لوگول کارب ہے 'پس اسی کی عبادت کرو۔
﴿ إِنَّ اللّٰهُ مُورِیِّیْ وَدَکِیْکُو فَاعْبُدُ کُوگُ ﴾ (سورۂ زفرف: ۱۳۲)
بیشک اللّٰہ ہی میرا اور تم لوگول کارب ہے 'پس اسی کی عبادت کرو۔
بیشک اللّٰہ ہی میرا اور تم لوگول کارب ہے 'پس اسی کی عبادت کرد۔
بیشک اللّٰہ ہی میرا اور تم لوگول کارب ہے 'پس اسی کی عبادت کرد۔

للذا تثلیث اور الوہیت میے کا قول حضرت میے کے ان آخری کلمات تک کے منافی ہے جو انہوں نے اپنے اٹھائے جانے میائی ہے جو انہوں نے اپنے اٹھائے جانے سے پہلے ارشاد فرمائے تھے اور جن کے ساتھ اپنے شاگر دوں کو الوداع کہا تھا۔ کیونکہ وہ اس لحظے تک اس اعتقاد کی دعوت دیتے رہے کہ اللہ ایک ہے اور اس کی عبادت واجب ہے اور میے اللہ کے بندے ہیں جو ان کا پروردگارہے۔

چھٹا قول: انجیل میں بہت سے نقرے ہیں جن کا ثلا مشکل ہے'ان میں صراحت کی گئی ہے کہ مسیح علیہ السلام انسان ہیں'معلم ہیں'رسول ہیں'نی ہیں'ان کے پاس وحی کی جاتی ہے۔

جے ان فقرات کی طرف مراجعت کرنی ہو وہ دیکھے: انجیل متی 'باب ۱۰' فقرہ ۴۰' باب ۱۱' فقرہ ۱۹' باب ۱۳' فقرہ ۵۷' باب ۱۵' فقرہ ۲۳' باب ۱۷' فقرہ ۱۸۔ انجیل مرقس باب فقرہ ۲۱' باب ۲۱' فقرہ ۱۱' ۴۷' باب ۲۳' فقرہ ۱۵' ۱۰' باب ۲۲' فقرہ ۱۸۔ انجیل مرقس باب ۱۹' فقرہ ۲۵' ۳۸' باب ۱۰' فقرہ ۳۵' ۳۵' باب ۱۹' فقرہ ۳۳' باب ۱۵' فقرہ ۲۵' باب ۱۰' فقرہ ۲۵' باب ۱۲' فقرہ ۳۳' باب ۱۳' فقرہ ۳۳' ۳۵' باب ۱۵' فقرہ ۱۳' باب ۱۰' فقرہ ۲۵' باب ۱۰' فقرہ ۲۵' باب ۲۰' فقرہ ۲۵' باب ۲۵' ۲۵' باب



انجیل متی 'باب ۱۰ نقره ۴۰ میں ہے : "جوتم کو قبول کر تاہے وہ مجھے قبول کر تاہے اور جو مجھے قبول کر تاہے وہ میرے سجیجے والے کو قبول کر تاہے "۔

ای کے باب ۱۵ فقرہ ۲۴ میں ہے: "اس نے جواب میں کما کہ میں اسرائیل کے گھرانے کی کھوئی بھیٹروں کے سوااور کسی کے پاس نہیں بھیجا گیا۔"

اورای کے باب۲۱ فقرہ ۱۱ میں ہے: " بھیڑ کے لوگوں نے کہایہ گلیل کے ناصرہ کا نبی یبوع ہے"۔

ادرای کے باب ۲۳ 'فقرہ ۱۰ میں میے کا پے شاگر دوں کے لئے یہ قول ہے: "کیونکہ تمہارا استاد ایک ہے ' یعنی میے "۔

ا تجیل لو قا'باب، فقرہ ۳۳ میں ہے: "اس نے ان سے کہا: مجھے اور شہروں میں بھی خدا کی باد شاہی کی خوشخبر کی سنانا ضرور ہے ، کیو نکہ میں اس لئے بھیجا گیا ہوں "۔

اور ای کے باب ۷' فقرہ ۱۶ میں ہے کہ مسے نے ایک مردہ کو زندہ کیا تو: "سب پر دہشت چھاگئی اور وہ خدا کی تنجید کر کے کہنے لگے کہ ایک بڑا نبی ہم میں برپا ہواہے اور خدا نے اپنی امت پر توجہ کی ہے "۔

اوراسی کے باب ۱۰ فقرہ ۱۷ میں ہے: "جو تمہاری سنتاہے وہ میری سنتاہے اور جو تمہیں نہیں ہانتا وہ مجھے نہیں ہانتااور جو مجھے نہیں ہانتاوہ میرے جھیجے والے کو نہیں ہانتا"۔



ا تجیل یوحنا'باب ۵ نفره ۳۱ تا ۳ می سے: " یکی کام جو میں کر تا ہوں وہ میرے گواہ بین کہ باپ نے میری گوائی دی ہے ، تم بین کہ باپ نے میری گوائی دی ہے ، تم نے بین کہ باپ نے میری گوائی دی ہے ، تم نے کہی ہے ۔ نے نہ کبھی اس کی آواذ کی ہے اور نہ اس کی ضورت دیمی ہے "۔

اورای کے باب ۱۷ نقرہ ۱۴ میں کھانا نیادہ کرنے کا معجزہ ذکر کرنے کے بعدہے: " بس جو معجزہ اس نے دکھایا وہ لوگ اے دکھے کر کہنے گگے: جو نبی دنیا میں آنے والا تھاوہ فی الحقیقت یمی ہے "۔

اورای کے باب ک فقرہ ۱۵ تا ۱۵ ایس ہے: "پی یہودیوں نے تعجب کر کے کہاکہ اس کو بغیر پڑھے کیو نکر علم آگیا؟ یہوع نے جواب میں ان سے کہا کہ میری تعلیم میری نہیں بلکہ میرے بھیخ والے کی ہے 'اگر کوئی اس کی مرضی پر چلنا جاہے تووہ اس تعلیم کی بابت جان جائے گاکہ خداکی طرف سے کہتا ہوں "۔

اورای کے باب ۸ نقر ۱۸ نام ۲۲٬۲۹٬۲۹٬۲۹ میں ہے: "(۱۸) .....اورا یک باب جس نے مجھے بھیجامیری گوائی دیتا ہے۔ (۲۲) کیکن جس نے مجھے بھیجاوہ سیا ہے اور جو میں نے اس سے ساوہی دنیا ہے کہتا ہوں۔ (۲۹) اور جس نے مجھے بھیجاوہ میرے ساتھ ہے اس نے مجھے اکیلا نہیں چھوڑا۔ (۴۰) کیکن اب تم مجھ جیسے شخص کے قتل کی کوشش میں ہو جس نے تم کو وہی حق بات بتائی جو خدا سے سی۔ (۲۲) کیونکہ میں آپ سے نہیں آیا بلکہ اس نے مجھے بھیجا"۔

ادرای کے باب 9 'فقرہ ۱۰ ااور ۷ امیں اندھے کو شفادینے کے معجزے کے سلیلے میں ہے: "(۱۰) پس دہ اس سے کئے لگے : پھر تیری آنکھیں کیوں کر کھل گئیں ؟(۱۱) اس نے جواب دیا کہ اس شخص نے جس کانام بیوع ہے مٹی سانی اور میری آنکھوں پر لگا کر مجھ سے کہا کہ اس نے جو کہا کہ شاہونے میں جاکر دھولے .....(۱۷) انہوں نے پھر اس اندھے سے کہا کہ اس نے جو



تیری آئکھیں کھولیں تواس کے حق میں کیا کتاہے 'اس نے کماوہ نبی ہے"۔

اورای کے باب ۱۳ فقرہ ۱۳ میں ہے: "تم مجھے استاذ اور خداوند (ا) کہتے ہو 'اور خوب کہتے ہو 'اور خوب کہتے ہو 'اور خوب کہتے ہو 'اور خوب کہتے ہو 'کون ایسانی ) ہول "۔

اورای کے باب ہما' فقرہ ۲۴ میں ہے:"اور جو کلام تم سنتے ہو دہ میر انہیں'بلکہ باپ کا ہے جس نے مجھے بھیجا"۔

ان اقوال میں حضرت میں ہے خیر احت کی ہے کہ وہ انسان ہیں 'اپ شاگر دول کے استاذ ہیں 'اللہ کے بیسے ہوئے نبی ورسول ہیں 'اللہ ان کی طرف وی کر تاہے اور وہ وہ ہی حق بولتے ہیں جے اللہ تعالیٰ کی طرف سے سناہے 'وہ وحی کے امین ہیں 'اس میں سے پچھ چھپاتے نہیں ہیں 'بلکہ جس طرح اپنے رب سے لیتے ہیں اس طرح اپنے پیروکاروں کو سکھا دیتے ہیں 'اور اللہ تعالیٰ ان کے ہاتھ پر انسان 'نبی اور رسول ہونے کی حیثیت سے مجزات جاری کر تاتھا'الہ اور ابن اللہ ہونے کی حیثیت سے نہیں۔

ساتوال قول: انجیل متی 'باب ۲۱ 'فقره ۳ تا ۲۷ میں ہے: "ای وقت یہوع ان کے ساتھ گلسمنی نام کی ایک جگہ لیں آیااور آئے شاگر دُول نے آگا 'یمال 'بیٹے رہا' جب تک کہ میں وہاں جاکر دعاکر آوں۔ اور پطر س اور زبدی کے دونوں بیٹوں کو ساتھ لے کر عمکین اور بے قرار ہونے لگا۔ اس وقت اس نے ان سے کمامیری جان نمایت علی سے 'یمال تک کہ مرنے کی نوبت پہنچ گئی ہے 'تم یمال شھرو' اور میرے ساتھ جا گئے رہو۔ پھر ذرا آگے بوھااور منہ کے بل گر کر یول دعاکی کہ اے میرے باپ!اگر ہوسکے تو یہ بیالہ مجھ سے مل جائے 'تو بھی نہ جیساتو چاہتا ہوں 'بلکہ جیساتو چاہتا ہو ویہائی ہو۔ پھر شاگر دول کے باس آکر ان کو سوتے بایا اور پطرس سے کماکیا تم میرے ساتھ ایک گئری بھی نہ جاگ



سے ؟ جاگواور دعا کروتا کہ آزمائش میں نہ پڑو'روح تو مستعد ہے' گر جہم کزور ہے' پھر دوبارہ اس نے جاکر یوں دعا کی کہ اے میرے باپ!اگر یہ (پیالہ) میرے پٹے بغیر نہیں ٹل سکتا تو تیری مرضی پوری ہو'اور آکر انہیں پھر سوتے پایا' کیو نکہ ان کی آنکھیں نیند سے بھری تھیں' اور ان کو چھوڑ کر پھر چلا گیا اور پھر وہی بات کہ کر تیسری بار دعا کی' تب شاگر دول کے پاس آکر ان سے کہا: اب سوتے رہواور آرام کرو' دیکھو! وقت آپنچاہے اور ابن آدم گنگاروں کے حوالہ کیاجاتا ہے' اٹھو! چلیں' دیکھو! میر اپکڑوانے والا نزدیک آپنچاہے۔"۔

اسی جیسے فقرات لو قا'باب ۲۲' فقرہ ۳۹ تا ۳۹ میں بھی آئے ہیں'ان فقروں میں حضرت مسے کے جوا قوال واحوال درج ہیں وہ قطعی طور پر دلالت کرتے ہیں کہ وہ اللہ کے بندے متے 'الہ یااللہ کے بیٹے نہ تھے۔ کیونکہ جو عمگین وبے قرار ہو'انتائی تضرع کے ساتھ نمازود عاکرے اور مرجائے'وہ مخلوق بشرجوگا'خالق إللہ نہ ہوگا۔

www.kitabosunnat.com



# 

## الوہیت مسیح پر نقتی د لا ئل کا ابطال

عیسائی الوہیت مسے پر انا جیل میں آئی ہوئی بعض نقول سے استدلال کرتے ہیں 'جن میں سے بیشتر انجیل بوحنا میں ہے۔ ذیل میں ہم ان کے دلائل اور ان کار دیپیش کر رہے ہیں۔

عیسا ئیوں کی پہلی دلیل: حضرت مسے علیہ السلام کو"اللّٰد کا بیٹا" کہا گیا ہے۔

جواب: بيددليل دووجهول سے باطل ہے:

اول: اس لئے کہ حضرت مسے علیہ السلام کو "انسان کا بیٹا" اور "داود کا بیٹا" بھی کہا گیاہے اور یہ "اللّٰہ کا بیٹا" کے جانے کے منانی ہے۔ ان کو "انسان کا بیٹا" کے جانے کے لئے مثال کے طور پر دیکھئے: انجیل متی 'باب ۸' فقرہ ۲۰' باب ۹' فقرہ ۲۰' باب ۲۱' فقرہ ۱۳ '۲۸' باب ۱۰' فقرہ ۲۸' باب ۲۸' فقرہ ۲۸' باب ۲۸

اور حصرت مسیح کو "داود کا بیٹا" کے جانے کے لئے مثال کے طور پر دیکھئے: انجیل متی ، باب ۹ ، فقرہ ۲۷ ، باب ۱۲ ، فقرہ ۲۳ ، باب ۱۵ ، فقرہ ۲۲ ، باب ۲۰ ، فقرہ ۳۰ ، ۳۱ ، باب ۲۱ ، فقرہ ۹ ، ۱۵ ، باب ۲۲ ، فقرہ ۳۲ ، اور انجیل مرقس ، باب ۱۰ ، فقرہ ۷ ، ۳۸ ، اور انجیل لو قا ، باب ۱۸ ، فقرہ ۳۸ ، ۳۹ ۔

ای طرح حفرت مسیح علیہ السلام کا سلسلہ نسب جو انہیں حضرت داود علیہ السلام کی طرف منسوب کر تاہے 'پھر حضرت لیقوب بن اسحاق بن ابر اہیم علیمم السلام تک لے جاتا ہے 'وہ انجیل متی' باب ا' فقرہ اتا کا ایس 'اور انجیل لو قا' باب سا' فقرہ ساتا ہم سامیں

## 

ند کور ہے۔ توجب مسے علیہ السلام کانسب ان ند کورہ انبیاء کی طرف جاتا ہے جو انسان لینی آدم علیہ السلام کی نسل سے ہیں تو کوئی شک نہیں رہ جاتا کہ حضرت مسے انسان کے بینے ہیں 'اور ظاہر ہے کہ انسان کابیٹاانسان ہی ہوگا'این اللہ نہیں ہوگا۔

دوم : ابن الله میں لفظ ابن (بیٹا) کواس کے معنی حقیقی میں لینا صحیح نہیں کیونکہ لفظ ابن کا حقیقی میں لینا صحیح نہیں کیونکہ لفظ ابن کا حقیقی معنی سارے اہل و نیاکی لغت میں بالا تفاق سے ہے کہ جومال باپ کے نطفے سے پیدا ہوا ہو'اور سے معنی مجازی پر محمول کریں جو محفز سے معنی مجازی پر محمول کریں جو حضر سے مسیح علیہ السلام کی شایان شان ہو' یعنی صالح اور راستباز انسان۔

اوراس معنی مجازی کی دلیل صوبے دار (سوکے کمانڈر) کاوہ قول ہے جو انجیل مرقس اور انجیل مرقس اور انجیل مرقب باب ۱۵ نقر ۹۵ میں ہے: "(صوبہ دار نے) کما بیشک یہ آد می خدا کا بیٹا ہے "۔ اور اِنجیل لو قا' باب ۲۳ نقر ۵ سم میں ہے کہ: " بیہ ماجراد کیم کر صوبہ دار نے خدا کی تمجید کی اور کما بیشک بیہ آدمی راستباز تھا"۔

دیکھئے یہاں او قا کے نزدیک لفظ "راستباز" مرقس کے لفظ "ابن اللہ" کی جگہ آیا ہے 'اور گو کہ دونوں لفظوں کا بیہ تنا قض الوہیت مسے ثابت کرنے کے لئے انا جیل میں کی جانے والی مسلسل تحریف کے دونوں لفظ صحیح تشلیم کر مسلسل تحریف کے دونوں لفظ صحیح تشلیم کر لئے جائیں تو یہ اس بات کی دلیل ہیں کہ نیک اور راستباز انسان پر "ابن اللہ" کالفظ بولنا صحیح کے جائیں تو یہ اس بات کی دلیل ہیں کہ نیک اور راستباز انسان پر "ابن اللہ" کالفظ بولنا صحیح کے صوبہ دارنے حضرت مسے کو انسان کہا۔

اناجیل میں "ابن اللہ" کا لفظ مسے کے علاوہ دوسر نے نیک لوگوں پر بھی بولا گیا ہے'ای طرح "ابن ابلیس" کا لفظ بد کار لوگوں پر بولا گیا ہے' چنانچہ انجیل متی' باب ۵' فقرہ ۹' ۴۸' ۴۸ میں ہے: "(۹) مبارک ہیں وہ جو صلح کراتے ہیں' کیونکہ وہ خدا کے بیٹے کہلائیں گے۔ (۴۸) کیکن میں تم سے یہ کہتا ہوں کہ اپنے دشمنوں سے محبت رکھو' اور اپنے ستانے کے۔ (۴۸) کیکن میں تم سے یہ کہتا ہوں کہ اپنے دشمنوں سے محبت رکھو' اور اپنے ستانے



والول کے لئے دعاکرو۔(۱) (۵م) تاکہ تم اپنے باپ کے جو آسان پرہے بیٹے ٹھمرو"۔

اس میں دیکھئے کہ عیسیٰ علیہ السلام نے صلح کرانے والوں اور نذکورہ عمل کرنے والے نیکو کاروں کو اللہ کا بیٹا کہاہے اور اللہ کوان کا باپ کہاہے۔

مسے علیہ السلام اور یہود کے در میان ایک مکالمہ ہوا'اس کے بعض فقروں کا اقتباس انجیل یو حنا'باب ۸ 'فقر ہا ۲' ۱۳ اور ۲۳ سے پیش کررہا ہوں :

"تماین باپ کے سے کام کرتے ہو' انہوں نے اس سے کہا: ہم حرام سے پیدا نہیں ہوئ ' ہماراایک باپ ہو تا تو تم مجھ ہوئ ' ہماراایک باپ ہو تا تو تم مجھ سے محبت رکھتے ۔۔۔۔۔ تم اپنے باپ البیس سے ہواور اپنے باپ کی خواہشوں کو پور اکر ناچا ہے ہو۔۔۔۔۔ کیونکہ وہ جھوٹ ہے ' بلکہ جھوٹ کا باپ ہے "۔

دیکھئے یہال یہود نے دعویٰ کیا کہ وہ اللہ کے بیٹے ہیں ' یعنی صالح اور اللہ کے فرما نبر دار ہیں ' اور مسیح علیہ السلام نے ان کار د کرتے ہوئے کہا کہ وہ جھوٹے ہیں ' شیطان کے فرما نبر دار ہیں۔

لنداوہ شیطان کے بیٹے ہیں کیونکہ شیطان جھوٹا ہے اور جھوٹوں کا باب ہے۔ اور کوئی شک نمیں کہ اللہ یاشیطان کوئی بھی حقیقی معنوں میں ان کا باپ نمیں اس لئے معنی مجازی پر محمول کرنا ضروری ہے اور اس ضروری ہونے کی بہت سے فقرے تائید کرتے ہیں ، جن میں سے بو حنا کے پہلے خط کے باب ۳ کے فقرے ۴ ، ۹ ، ۱ ہیں جو یہ ہیں : "جو شخص مناہ کر تا ہے وہ ابلیس سے ہے کیونکہ ابلیس شروع سے گناہ کر تار ہاہے .... جو کوئی ضدا سے

<sup>(</sup>۱) عربی میں یہ فقرہ (۴۴) اس طرح ہے: "لیکن میں تم سے یہ کمتا ہوں کہ اپنے دشمنوں سے محبت رکھو' اپنے لعنت کرنے والوں کو ہر کت دو'اپنے بغض رکھنے والوں سے بھلائی کروادر اپنے ستانے والوں اور بھگانے والوں کے لئے دعاکرو" (مترجم)



پیدا ہوا ہے وہ گناہ نہیں کرتا 'کیونکہ اس کا مختم اس میں بنار ہتا ہے' بلکہ وہ گناہ کر ہی نہیں سکتا 'کیونکہ خدا سے پیدا ہوا ہے 'اس سے خدا کے فرزند اور ابلیس کے فرزند ظاہر ہوتے ہیں "۔

اورانہیں فقرات میں سے یو حنا کے پہلے خط'باب ۴ کا بیہ فقرہ کے ہے:اور جو کو کی محبت رکھتا ہے وہ خدا سے پیدا ہوا ہے اور خدا کو جانتا ہے "۔

اور انہیں میں سے بوحنا کے پہلے خط'باب ۵ کے یہ فقرے ا'۲ ہیں: "جس کا یہ ایمان ہے کہ یسوع ہی مسیح ہے وہ خدا سے پیدا ہوا ہے اور جو کوئی والد سے محبت رکھتا ہے وہ اس کی اولاد سے بھی محبت رکھتا ہے اور اس کے حکموں پر عمل کرتے ہیں تواس سے معلوم ہو جاتا ہے کہ خدا کے فرزندوں سے بھی محبت رکھتے ہیں "۔

اور انسیں میں سے رومیوں کے نام پولس کے خط'باب ۸کایہ فقرہ ۱۳ ہے: "اس کئے کہ جتنے خدا کے روح کی ہدایت سے چلتے ہیں وہی خدا کے بیٹے ہیں "۔

اور انہیں میں سے فلپیوں کے نام پولس کے خط 'باب ۲ کے بید دو فقر سے ۱۵' ۱۵ ہیں: "سب کام شکایت اور تکرار بغیر کیا کرو' تاکہ تم بے عیب اور بھولے ہو کر ٹیڑھے اور مجرو لوگوں میں خدا کے بے نقص فرز ند ہے رہو"۔

کوئی شک نہیں کہ سابقہ فقروں میں جن کاذکرہے ان میں ہے کوئی بھی حقیقۃ اللہ کی اولاد نہیں ہے'اس لئے معنی مجازی پر محمول کر ناضروری ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ انسان پر اللہ کے بیٹے کااطلاق اور اللہ پر باپ کااطلاق عمد قدیم اور عمد جدید (بائبل) کی کتابوں میں بے شار جگموں پر آیاہے۔

چنانچه انجیل لو قا'باب ۳' فقره ۳۸ میں آدم علیہ السلام کو"الله کا بیٹا" کہا گیاہے۔ کتاب خروج 'باب ۴' فقره ۲۲ میں اسر ائیل کو"اللہ کا پہلوٹھا بیٹا" کہا گیاہے۔



زبور کے مزمور ۸۹ ' فقرہ ۲۷ '۲۷ میں داود علیہ السلام کو "پیلوٹھا" اور اللہ کو ان کا ا "باپ" کما گیاہے۔

کتاب برمیاہ' باب ۳۱ فقرہ ۹ میں افرائیم کو "پبلوٹھا" اور اللہ کو "اسر ائیل کا باپ "کہا گیاہے۔ گیاہے۔

کتاب سمو کیل دوم 'باب کے 'فقرہ ۱۴ میں حضرت سلیمان علیہ السلام کو "اللّٰہ کا بیٹا" اور اللّٰہ کو اللّٰہ کا بیٹا" اور اللّٰہ کو ان کا "باپ" کہا گیا ہے۔

لندا اگر مسے پر" بیٹا" کا لفظ بولا جانا" الوہیت "کا سبب ہو تو آدم اور اسر اکیل اور افراکیم اور داود داور سلیمان علیم السلام مسے ہے زیادہ الوہیت کے حقد ار ہوں گے 'کیو نکہ وہ حضر ت مسے کے آباء واجد اد ہیں اور اس لئے بھی کہ ان میں سے تین کو پہلو تھا بیٹا کہا گیا ہے۔ اور کئی جگہ پر "اللہ کے بیٹے" کا لفظ سارے بنی اسر ائیل پر بولا گیا ہے۔ مثلاً کتاب اشتاء 'باب ۱۳ 'فقرہ ۱'باب ۳۲ 'فقرہ ۱' اور کتاب یسعیاہ باب ا' فقرہ ۲' باب ۳۰ 'فقرہ ۱' باب ۲۳ 'فقرہ ۱'

اور کتاب پیدائش 'باب ۲ 'فقره ۲ ' میں "اللہ کے بیٹوں "کالفظاولاد آدم پر بولا گیاہے۔ اور کتاب یسعیاہ 'باب ۲۳ 'فقره ۱۲ 'باب ۲۳ ' فقره ۸ میں اللہ کو تمام بنی اسرائیل کا باپ کھا گیاہے۔

اور کتاب ایوب 'باب ۲۸ م) فقره ۷ میں ہے: "اور خدا کے سب بیٹے خوشی سے للکارتے ہے"۔

اور زبور کے مز مور ۲۸ ' فقرہ ۵ میں ہے : " خدا اپنے مقدس مکان میں بتیہوں کا باپ اور بیواؤں کادادرس ہے "۔

ان تمام فقروں میں معنی مجازی لیناضروری ہے 'اور اہل کتاب میں سے کوئی بھی قائل



ن نہیں کہ مذکورہ اطلاق اپنی حقیقت پر سمجھے جاتے ہیں۔ توجس طرح آدم اور ان کی اولاد اور پیقوب اور فرائیم اور داود اور سلیمان اور تمام بنی اسر ائیل اور تمام بتیموں کی الوہیت کا اعتقاد در ست نہیں اس طرح بعض الفاظ جن سے حقیقت مراو نہیں کی جاتی ان کے اطلاق کی وجہ سے حضرت مسے کی الوہیت کا اعتقاد بھی در ست نہیں۔

عیسا سُول کی دوسر می دلیل: یہ بات جو آئی ہے کہ میں اوپر سے ہیں 'اس د نیا سے نہیں ہیں' چنانچہ انجیل یو حنا' باب ۸ 'فقرہ ۲۳ میں حضرت میں کالیہ قول آیا ہے کہ : "اس نے ان سے کہاتم نیچ کے ہو 'میں اوپر کا ہوں 'تم دنیا کے ہو 'میں دنیا کا نہیں ہوں "۔

عیسائی سمجھتے ہیں کہ بیہ قول دلالت کرتاہے کہ مسیح اللہ ہیں'اور وہ اللہ باپ جو اس دنیا سے نہیں ہے اس کے پاس سے نازل ہوئے ہیں۔

کیکن میہ تاویل صحیح نہیں اور ظاہر کے بھی مخالف ہے 'کیونکہ عیسیٰ علیہ السلام حقیقتہ'ای و نیاہے تھے۔ان کی اس تاویل کا رو دوطریقوں سے ہے:

اول : یہ تاویل عقلی براہین اور صریح نصوص کے خلاف ہے۔

دوم: عیسیٰ علیہ السلام نے اپنے شاگر دول کے حق میں بھی ایسی ہی بات کی ہے۔ نیر

چنانچہ انجیل یوحنا'باب ۱۵'فقرہ ۱۹ میں ہے: "اگر تم دنیا کے ہوتے تو دنیا اپنوں کو عزیز رکھتی'لیکن چونکہ تم دنیا کے نہیں' بلکہ میں نے تم کو دنیا میں سے چن لیا ہے'اس واسطے دنیا تم سے عداوت رکھتی ہے۔"

اور المجیل یوحنا'باب کے اِ فقرہ ۱۲ امیں ہے: "(۱۴) اور دنیانے ان سے عداوت رکھی'اس لئے کہ جس طرح میں دنیا کا نہیں وہ بھی دنیا کے نہیں۔(۱۲) جس طرح میں دنیا کا نہیں'وہ بھی دنیا کے نہیں"۔

ان فقرول میں حضرت مسیح علیہ السلام نے اپنے در میان اور اپنے شاگر دول کے

## 

در میان اس د نیاسے نہ ہونے میں برابری قرار دی ہے۔ للذا اگریہ قول حضرت میے کی الوہیت کو متلزم ہوتا۔ جیسا کہ عیسائی کہتے ہیں۔ تو سارے شاگر دوں کا بھی اللہ ہونا لازم آتا 'اور چو نکہ عیسائی شاگر دوں کی الوہیت کے منکر ہیں 'اس لئے ثابت ہوا کہ یہ تاویل باطل ہے 'اور صحح یہ ہے کہ میے علیہ السلام اور ان کے شاگر داس د نیائے دنی کے طلبگار نہ باطل ہے 'اور صحح یہ ہے کہ میے علیہ السلام اور ان کے شاگر داس د نیائے دنی کے طلبگار نہ باکہ آخرت اور اللہ کی رضا کے طلبگار تھے 'اور یہ مجاز لغات میں عام ہے 'چنانچہ زاہد دل اور صالحین کو کہاجا تاہے کہ وہ اس د نیائے لوگ نہیں ہیں۔

عیسائیوں کی تیسری ولیل: یہ جو دار دہے کہ مسے ادر باپ ایک ہیں ' چنانچہ انجیل یو حنا 'باب ا انفرہ ۴۰۰ میں حضرت مسے کایہ قول آیاہے کہ: "میں ادر باپ ایک ہیں "۔ یو حنا 'باب ۱ ' فقرہ ۴۰۰ میں حضرت مسے کایہ قول آیاہے کہ: "میں ادر باپ ایک ہیں "۔ یہ قول – عیسائیوں کے خیال میں – اللہ کے ساتھ مسے کے اتحاد پر دلالت کر تاہے ' للذا وہ بھی اللہ کی طرح اللہ ہیں۔

يه تاويل بھي دووجهول سے باطل ہے:

اول: اس لئے کہ مسے علیہ السلام عیسائیوں کے نزدیک بھی نفس ناطقہ والے انسان ہیں اور اس اعتبار سے اللہ کے ساتھ متحد نہیں ہیں کیونکہ عیسائی کہتے ہیں کہ حضرت مسے اللہ کے ساتھ اپنے لاہوت کے اعتبار سے متحد ہیں 'اپنے ناسوت کے اعتبار سے نہیں' اور چونکہ ان کے نزدیک مسے کانام لاہوت اور ناسوت پر ایک ساتھ بولاجا تا ہے اس لئے ان کی گذشتہ تاویل باطل ہوگئی۔

دوم: اس لئے کہ الیابی قول حواریوں کے حق میں بھی آیاہے 'چنانچہ انجیل یوحنا'باب ۱۵ فقر ۲۳۳۲ میں ہے: " تاکہ وہ سب ایک ہوں ' یعنی جس طرح اے باپ! تو مجھ میں ہے اور میں تجھ میں ہوں 'وہ بھی ہم میں ہوں 'اور دنیا ایمان لائے کہ تو ہی نے مجھے بھیجا' اور وہ جلال جو تونے مجھے دیاہے میں نے انہیں دیاہے تاکہ وہ ایک ہوں' جیسے ہم ایک تیں'



میں ان میں اور تو مجھ میں' تا کہ وہ کامل ہو کر ایک ہو جائیں اور دنیا جانے کہ توہی نے مجھے بھیجا'اور جس طرح کہ تونے مجھ سے محبت رکھی ان سے بھی محبت رکھی"۔

ان فقرول میں جو اقوال آئے ہیں وہ دلالت کرتے ہیں کہ یہ لوگ باہم متحد سے اور حضرت مسے کے ساتھ بھی متحد سے اور حضرت مسے نے اللہ کے ساتھ اپنا اتحاد کو اور ان کے باہمی اتحاد کو مساوی قرار دیا 'اور ظاہر ہے کہ ان کا باہمی اتحاد حقیقی نہیں ہے 'للذا اس طرح اللہ کے ساتھ حضرت مسے کا اتحاد بھی حقیقی نہیں ہے 'بلکہ اس اتحاد کا صحیح معنی ہے اللہ کے احکام کی اطاعت اور اعمال صالحہ کی بجا آور کی 'اور اس معنی میں حضرت مسے اور عمال صالحہ کی بجا آور کی 'اور اس معنی میں حضرت مسے اور منا سالہ ایمان مشترک ہیں 'فرق صرف قوت اور ضعف کا ہے 'اور کوئی شک حوارین اور تمام اہل ایمان مشترک ہیں 'فرق صرف قوت اور ضعف کا ہے 'اور کوئی شک نہیں کہ اللہ کے لئے حضرت مسے کی اطاعت اور کمال عبودیت ان کے شاگر دول کی اطاعت سے زیادہ قوی اور پر زور ہے 'اور یمال و حدت سے مقصود ہے کہ ان کی مر اد اور ان کا معاملہ متفق ہے 'چنانچہ وہ سب اللہ کے احکام کی بجا آور کی اور اس کی محبت داطاعت میں ایک ہیں ' اور جس طرح اس سے حواریوں کی ذات کا آئیں میں یا حضرت مسے کے میں ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا آئیں میں یا حضرت مسے کے ساتھ ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا اللہ کی ذات کا اللہ کی ذات کے ساتھ ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا اللہ کی ذات کے ساتھ ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا اللہ کی ذات کے ساتھ ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا اللہ کی ذات کے ساتھ ایک ہونا نہیں سمجھا جاتا اس طرح حضرت مسے کی ذات کا اللہ کی ذات کا اللہ کی ذات کے ساتھ

عیسا سُول کی چوتھی ولیل: یہ جو آیا ہے کہ مسے کودیکھنا اللہ کودیکھنا ہے 'کیونکہ دہ باپ
میں ہیں اور باپ ان میں ہے۔ چنانچہ انجیل یو حنا' باب ۱۴ فقرہ ۹ '۱میں ہے: "جس نے
مجھے دیکھا اس نے باپ کودیکھا' تو کیونکر کہتا ہے کہ باپ کو ہمیں دکھا ؟ کیا تو یقین نہیں
کر تاکہ میں باپ میں ہوں اور باپ مجھ میں ہے ؟ یہ با تیں جو میں تم سے کہتا ہوں اپن
طرف سے نہیں کہتا 'لیکن باپ مجھ میں رہ کر اپناکام کر تا ہے "۔

یہ کلام عیسا ئیوں کے خیال میں الوہیت مسے پر د لالت کر تاہے 'کیونکہ ان کود مکھنااللہ کو



دیکھناہے اور اللہ ان کے اندر حلول کئے ہوئے ہے۔

یہ استدلال بھی دو وجہوں سے باطل ہے:

اول: اس لئے کہ خودان کی کتابوں کی نص کے مطابق دنیا میں اللہ کودیکھنا محال ہے 'لندا مسیح کودیکھنا حقیقۃ اللہ کودیکھنا خمیں ہو سکتا۔ یہ لوگ دیکھنے کی تاویل معرفت سے کرتے ہیں 'لیکن جسمانی اعتبار سے مسیح کی معرفت بھی اتحاد کا فائدہ نہیں دے سکتی۔ اس لئے صیح یہ ہو افعال حضرت مسیح کرتے تھے انہیں جس نے دیکھ لیاس نے گویا اللہ کے افعال دیکھ لیا سے گویا اللہ کے افعال دیکھ لیا سے کہ جو افعال حضرت مسیح کرتے تھے انہیں جس نے دیکھ لیا س نے گویا اللہ کے افعال دیکھ لیا سے کہ وافعال حضرت کے امر اور ار ادے سے ہوئے ہیں۔

ووم: ایہا ہی قول شاگر دول کے حق میں بھی آیا ہے 'چنانچہ انجیل یوحنا' باب ۱۴ فقرہ ۲۰ میں ہے: "اس روزتم جانو گے کہ میں اپنے باپ میں ہول 'اور تم مجھ میں اور میں تم میں "۔

اورانجیل یوحنا'باب ۷ ا'فقرہ ۲۱ میں ہے :"جس طرح اے باپ! تو مجھ میں ہے اور میں تجھ میں ہوں'وہ بھی ہم میں ہوں"۔

کر نتھیوں کے نام پولس کے پہلے خط کے باب ۲ 'فقرہ ۱۹ میں ہے: "کیاتم نہیں جانے کہ تمہار ابدن روح القدس کا مقدس ہے 'جوتم میں بسا ہوا ہے اور تم کو خدا کی طرف ہے ملاہے اور تم اپنے نہیں "۔

اور کرنتھیوں کے نام پولس کے دوسرے خط کے باب ۲ 'فقرہ ۱۶ میں ہے: "کیو نکہ تم زندہ خداکامقدس ہو"(۱)

اور افسیوں کے نام ہولس کے خط کے باب ۴ ، فقر ۲۵ میں ہے: "اور سب کا خد ااور باپ ایک ہی ہے ،جوسب کے اوپر اور سب کے در میان اور سب کے اندر ہے "۔

(۱)ار دوننخ میں ہے: "کیونکہ ہم زندہ خداکا مقدس ہیں" (مترجم)



اب آگر اس طرح کا کلام حلول اور اتحاد کو بتلا تا اور الوہیت ثابت کرتا تو لازم آتا کہ سارے حواری اور تمام کر نتھی اور تمام افسی اللہ ہوں۔ حق بیہ ہے کہ ان فقروں کا صحیح معنی یہ ہے کہ کسی کے اندر اللہ کے حلول 'یا اللہ کے اندر کسی کے حلول 'اس طرح مسیح کے اندر کسی کے حلول 'اس طرح مسیح کے اندر کسی کے حلول کا مطلب ہے ان کے حکم کی اندر کسیح کے حلول کا مطلب ہے ان کے حکم کی اطاعت کرنا' پس مسیح کی معرفت واطاعت بمنز لہ اللہ کی معرفت واطاعت کے ہے۔

قار کین محرم کو معلوم ہونا چاہئے کہ سابقہ اقوال ٹھوس الزامی جواب کے لئے اور میح علیہ السلام کو اللہ قرار دینے کی خاطر ان کی جو تاویلات ہیں ان کا بطلان ثابت کرنے کے لئے صحیح فرض کر کے نقل کئے گئے ہیں 'ورنہ ہم مسلمان قطعاً یہ یقین نہیں رکھتے کہ یہ سب جو انا جیل میں آیا ہے وہ حضرت میں یا حواریوں کا قول ہے 'کیونکہ چاروں انا جیل سمیت ان کی کل کتابوں کی سندوں کا ناپیہ ہونا ثابت ہو چکاہے 'اور ہمار اسلامی عقیدہ یہ ہے کہ میں علیہ السلام اور ان کے حواریین ان کا فرانہ عقائد ہے بری ہیں 'اور ہم شمادت دیتے ہیں کہ اللہ کے علاوہ کوئی اللہ (لا ئق عبادت ہتی) نہیں 'وہ تناہے' اس کا کوئی شریک نہیں 'اور محمد – صلی اللہ علیہ وسلم – اللہ کے بندے اور رسول ہیں 'اور عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بندے اور رسول ہیں 'اور عیسیٰ علیہ السلام اللہ کے بندے اور رسول ہیں 'اور حواریین عیسیٰ علیہ السلام کے پیغام رسال تھے۔



## www. KITABOSUNNAT. COM

تيرا بب

قر آن کریم کے کلام اللہ اور معجز ہونے کا اثبات اور قرآن اور احادیث نبویہ شریفہ پرپادر یوں کے شبہات کا رو

یہ باب دوفعلوں پرمشمال ہے:

فعل اول: ان امور کے بیان میں جو دلالت کرتے ہیں کہ قرآن کریم اللہ تعالی کا کلام ہے اور قرآن کریم پرپادر یوں کے شہمات کے ردمیں۔ فعل وم: احادیث نبویہ پرپادریوں کے شہمات کے ردمیں۔



قصل اول

ان امور کے بیان میں جود لالت کرتے ہیں کہ قرآن کریم اللہ کا کلام ہے اور قرآن کریم پریادر یول کے شہمات کے ردمیں

پہلی بات: قرآن کریم بلاغت کے ایسے باند درجے پرہے جس کی مثال کلام عرب میں معہود نہیں اور جس سے ان کی بلاغت کے درجات قاصر ہیں۔ بلاغت کا مطلب بیہ ہے کہ پندیدہ لفظ سے 'بیان میں کسی کمی بیثی کے بغیر' موقعہ کلام کے مناسب معنی کی تعبیر کی جائے۔ قرآن کریم کے بلند درجہ بلاغت پر ہونے کی دلالت کئی وجہوں سے ہے:

پہلی وجہ: عرب وعجم کی فصاحت چاہے وہ شعراء ہوں یا کتاب (ادباء) ہوں زیادہ تر مشاہدات کے وصف میں ہے' مثلاً اونٹ' یا گھوڑ ہے' یا لونڈ کی' یا بادشاہ' یا نیزہ زنی' یا چھاپے' یا جنگ کاوصف اور اس قتم کی چیزوں میں بلاغت کادائرہ بہت وسیع ہے' کیونکہ اکثر لوگوں کی طبیعت ان چیزوں کی طرف مائل ہوتی ہے' اور بھی شاعریاادیب سے کوئی نیا مضمون یا لطیف نکتہ بھی ظاہر ہو جاتا ہے اور بعد کا جبتو کرنے والا پہلے والے کی دفت پہند یوں پر عموماً واقف ہوتا ہے' گر قر آن کریم ان اشیاء کے بیان میں نہیں ہے' پھر بھی اس میں ایسی فیاحت وبلاغت ہے جس سے عرب کوا پنے کلام میں سابقہ ہی نہیں ہوا۔

دوسری وجہ: مختلف اغراض و موضوعات میں عرب کی فصاحت جھوٹ سے خالی نہیں 'حتی کہ کہا جاتاہے کہ سب سے اچھاشعروہ ہے جوسب سے زیادہ جھوٹا ہو 'گر قر آن انتها کی فصیح بھی ہے اوراپنی ہربات میں سچااور جھوٹ سے پاک بھی ہے۔

تیبری وجہ: شاعر مجھی اپنے کسی تصیدے کے ایک دو شعر کی وجہ سے فصاحت کی طرف منسوب ہو جاتا ہے' جبکہ بقیہ تصیدہ دییا نہیں ہوتا'لیکن قرآن کریم کل کاکل

# 

انتائی فصاحت کے ساتھ آیاہے جس سے مخلوق عاجز ہے۔ جو شخص سور ہ یوسف نیز یوسف علیہ السلام کے قصہ پر غور کرے اسے معلوم ہو جائے گاکہ یہ طویل ہونے کے باوجو دبلاغت کے انتائی درجہ پرہے۔

چوتھی وجہ: شاعریادیب جب کوئی مضمون یا قصہ کرر لاتا ہے تواس کا دوسرا کلام پہلے جیسا نہیں ہوتا' جبکہ انبیاء کے قصول' ابتدائے خلق اور حشر و نشر کے احوال' اور احکام و صفات البید کے بارے میں قر آئی مضامین مکرر آئے ہیں' اور اختصار اور طول اور غیبت اور خطاب کے اعتبار سے ان کے عبار تیں مختلف ہیں' تاہم یہ سارے مضامین انتائی فصیح ہیں اور بالکل فرق ظاہر نہیں ہواہے۔

پانچویں وجہ: قرآن کریم میں اوامر ونواہی ہیں عباد توں کا ایجاب اور برائیوں کی تح یم
ہو مکارم اخلاق پر اور آخرت کے لئے عمل کرنے اور اے و نیا پر مقدم کرنے پر ابھارا گیا
ہے 'اور یہ سب انتائی فصاحت و بلاغت کے ساتھ ہے 'جبکہ معلوم ہے کہ اس طرح کے
امور فصاحت کم کردیتے ہیں۔ اس لئے جب کی فصیح شاعریا بلیخ کا تب ہے کہا جائے کہ وہ
فقہ یا عقا کد کے بعض مسائل فصیح عبارت میں لکھے جو بلیغ تشبیمات اور وقتی استعادات پر
مشمل ہو 'تووہ اس سے عاجزرہ جاتا ہے۔

چھٹی وجہ: ہر شاعر کا کلام کی ایک فن میں عمدہ ہو تاہے اور اس کے علاوہ فنون میں کمزور ہو تاہے اور اس کے علاوہ فنون میں کمزور ہو تاہے الیکن قر آن کر یم ہر فن میں انتہائی فصاحت کے ساتھ آیاہے 'چاہے وہ ترغیب ہویاتر بیت 'ڈانٹ ہویاو عظیا کچھاور۔ ذیل میں بعض مثالیں ملاحظہ ہوں:

تر غیب کے باب میں سورة السجدہ 'آیت ۷ امیں اللہ کا ارشاد ہے:

﴿ فَلَاتَعْلَوْنَفُنَّ مَّالْخُفِيَّ لَهُمْ مِنْنَ قَدْرًةِ لَعَيْنٍ ﴾

کسی کو معلوم نہیں کہ ان کے لئے آنکھوں کی ٹھنڈک کے کیا کیا سامان چھیار کھے



گئے ہیں۔

ترہیب کے باب میں سور وابر اہیم 'آیت ۱۵ تا کا امیں الله کاار شادے:

﴿ وَخَابَكُلُّ جَبَّالٍ عَنِيْهِ ﴿ مِّنَ وَرَآيِهٖ جَهَّتُهُ وَيُسُعَىٰ مِنَ مَّآ ۚ صَدِيْدٍ ﴿ تَتَجَرَّعُهُ وَلاِيكَادُيُسِيْفُهُ وَيَاثِينُهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَاهُو بِمِينِيْتٍ وَمِنْ قَرَآيِهِ عَنَابٌ غَلِيظً ﴾

اور ہر اکر فول کرنے والا اڑیل ناکام ہوا'اس کے پیچیے جنم ہوگی اور اسے پیپ کاپانی پلایا جائے گا' جسے وہ گھونٹ کچ گااور بشکل گلے سے اتار سکے گا'اور اسے ہر طرف سے موت آئے گی لیکن وہ مر نہیں سکے گااور اس کے پیچیے ایک اور سمین مذاب ہوگا۔

زجروتو بخ کے باب میں سورة العنكبوت "آيت ٥٠ ميں الله كاار شاد ہے:

﴿ فَكُلَّا اَخَذَنَا لِذَنْبَاهُ فَمِنْهُ مُوَّمَنَ السَّلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ۚ وَمِنْهُ مُّ مَّنَ اَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ ۗ وَمِنْهُمُ مَّنُ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُمُ مِّنَ اَغْرَفُنَا ﴾

تو ہر ایک کو ہم نے اس کے گناہ کے سبب بکڑلیا' چنانچہ ان میں سے بعض پر ہم نے بھر جھیج برسایا اور ان میں سے بعض کو ہم نے بھر بھیج برسایا اور ان میں سے بعض کو ہم نے زمین میں د صنسا دیا ور ان میں سے بعض کو ہم نے غرق کر دیا۔

وعظ کے باب میں سورة الشعراء "آیت ۲۰۳ تا ۲۰۷ میں الله كاار شاد ب:

﴿ اَفَهِعَذَالِنَايَسُتُعُجِلُونَ ﴿ اَفَرَايُتَالِنَ مَّتَعُنْهُمْ سِنِينَ ﴿ ثُوَّ جَآءَهُمُوَّاكَانُوا يُوْعَدُونَ ﴿ مَّاآغُنَى حَنْهُمُ مَاكَانُوْ اَيُمَتَّعُونَ ﴾

کیا یہ ہمارے عذاب کے لئے جلدی مجارے ہیں 'اچھا تو یہ دیکھو کہ اگر ہم انہیں



سالهاسال (دنیاسے) نوازتے رہیں پھر انہیں (عذاب) جس کی دھمکی دی جارہی ہے دہان کے پاس آپڑے توجس سے یہ نوازے جارہے تھے وہ انہیں پچھ کام دے سے گا؟

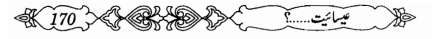
الله تعالیٰ کے وصف کے باب میں سورة الرعد "آیت ۸ ' و میں الله کارشاد ہے:

﴿ اَللَّهُ يَعْلَمُ مَا عَبُلُكُ أَنْتُنْ وَمَا تَغِيْضُ الْزَعْامُ وَمَا تَزَدَادُ وَكُلُّ شَيْ عِنْدَ الْبِيقُلَارِ \* طَلُهُ الْغَيْبِ وَالشَّهَا وَقِ الْكِيدُو الْمُتَعَالِ ﴾ طَلُهُ الْغَيْبِ وَالشَّهَا وَقِ الْكِيدُو الْمُتَعَالِ ﴾

الله جانتاہے ہر مادہ کے حمل کو 'ادر بچہ دانیوں کے سکڑنے اور بڑھنے کواور ہر چیز اس کے نزدیک (مقررہ) انداز ہے ہے 'وہ غائب و حاضر کو جاننے والا 'بڑا اور بلندہے۔

ساتویں وجہ: ایک مضمون سے دوسرے مضمون اور ایک قصے سے دوسرے قصے کی طرف منتقل ہونا اور مختلف اشیاء کے بیان پر کلام کا مشتمل ہونا اجزائے کلام کے در میان ربط کی عمد گی کو ضائع کر دیتا ہے اور کلام کو بلاغت کے بلند در جہ سے ساقط کر دیتا ہے اور کلام کو بلاغت کے بلند در جہ سے ساقط کر دیتا ہے اور قرآن کر یم میں ایک قصے سے دوسرے قصے کی جانب اور ایک مضمون سے دوسر سے مضمون کی جانب انتقال موجود ہے 'ساتھ بی وہ امر و نمی 'وعدو وعید 'اللہ کی توحید 'اس کی صفات کے بیان' نبوتوں کے اثبات' ترغیب و تر ہیب اور ضرب الا مثال وغیرہ پر مشتمل ہے 'لیکن اس کے باوجود اس میں کمال ربط ہے اور ساتھ بی ایسے بلند در ہے کی بلاغت ہے جو عرب کے جانے بہچانے ہوئے معیار سے بالا ہے 'یمال تک کہ اس میں ان کے بلغاء کی عقلیں بھی دیگ جیں۔

آ مُعویں وجہ: قرآن کریم تھوڑے الفاظ لا تاہے جو زیادہ معانی پر مشتل ہوتے ہیں'



مثلاً سورہ ص کے شروع میں کفار کی خبریں 'ان سے پہلے کی امتوں کی ہلاکت کا حوالہ دے کر ان کی تو بخ محم صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی مخالفت اور تکذیب 'آپ کی لائی ہوئی بات پر ان کا تعجب 'ان کے بردوں کا کفر پر اجماع' ان کی بات میں حسد کا ظہور' انہیں دنیا اور آخرت کی رسوائی کی دھمکی 'ان سے پہلے کی امتوں کی تکذیب اور اللہ کی طرف سے ان کی ہلاکت 'قریش اور قریش جیسوں کو انہیں کی طرح کے انجام کی دھمکی' نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کی اذیت پر صبر کرنے کی تلقین اور آپ سے پہلے کے انہیاء کے واقعات کے وسلم کو ان کی اذیت پر صبر کرنے کی تلقین اور آپ سے پہلے کے انہیاء کے واقعات کے ذریعہ آپ کی تسلی 'یہ ساری با تیں تھوڑے سے الفاظ میں آگئی ہیں جو بہت سے معانی کو متضمین ہیں۔

اسى طرح سورة البقره ، آيت ٩ ٤ ايس الله كابير ارشاد ب:

﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ عَيْوةً ﴾

تہمارے لئے تصاص میں زندگی ہے۔

اس ارشاد کے الفاظ تھوڑے ہیں' معنی بہت ہے' اور یہ بلاغت کے ساتھ ساتھ دو متاتھ کے ساتھ ساتھ دو متاتھ متابل معنوں پرشمل ہے' یعنی قصاص اور زندگی' اور اس قدرت پر بھی مشمل ہے کہ قتل جو زندگی کا خاتمہ کر دیتا ہے اس کو زندگی کا ظرف بنایا گیا ہے۔ للذا عرب کے اندر قتل کی رکاوٹ کے باب میں جتنے اقوال مشہور تھے یہ ان سب سے عمدہ ہے' کیونکہ وہ اس معنی کی تعبیر اس طرح کیا کرتے تھے :

(قتل البعض إحباء للحميم) بعض كو قتل كرناباتى سب كوزندگى دينا بيا: (أكثروا الفتل الفتل) كُلُّ و يناب بيا: (أكثروا الفتل الفتل) كُلُّ ت فقل الفقل الفقل الفقل الفقل الفقل الفقل على كوزياده ختم كرنے والا ب بي آخرى قول عرب كاسب سے مختر اور سب سے عمده قول تھا، ليكن قرآن كالفظاس سے بهت زياده فضيح وبليغ بياس كى وجديہ بے كه:



## ا-الله كارشاد ﴿ فِي الْقِصَاصِ عَيْوةً ﴾ ان كم برقول سے مخصر بـ

۲-ان کے قول (القتل انفی للقتل)کا مقتضی ہے کہ ایک چیز خود اپنی نفی کا سبب ہو' بخلاف قرآن کریم کے لفظ کے 'کیونکہ اس کا مقتضی ہے ہے کہ قتل کی قسموں میں سے ایک قتم یعنی قصاص 'زندگی کی قسموں میں سے ایک قتم کا سبب ہے۔

۳-ان کے سب سے مختصر اور عمدہ قول (القتل أنفى للقتل) ميں لفظ قتل كى تحرار بخلاف قرآن كريم كے لفظ كے .

۳-ان کاسب سے مختصر اور عمدہ قول صرف قتل سے رکاوٹ کا فائدہ دیتا ہے ' بخلاف قر آن کریم کے لفظ کے کہ بیہ قتل اور زخم دونوں سے رکاوٹ کا فائدہ دیتا ہے ' کیونکہ قصاص دونوں کوشامل ہے۔

۵-ان کاسب سے مختصر اور عمدہ قول 'مطلوب یعنی زندگی پر ضمناد لالت کرتا ہے ' یعنی اس میں قبل کے خاتے کو اصل مطلوب قرار دیا گیا ہے اور زندگی اس کے تا ہع ہے ' بخلاف لفظ قر آن کے کہ وہ اصل مقصود پر دلالت کرتا ہے ' کیونکہ اس نے قبل کی نفی کو تا ہع مطلوب بنایا ہے 'اس حیثیت سے کہ وہ زندگی کے حصول کو متضمن ہے جو اصلا مطلوب ہے۔ ۲ - ظلما قبل بھی قبل بی ہے 'گروہ قبل کا خاتمہ نہیں کرتا 'اور ندکورہ قول صرف قاتل کے قبل پر اقتصار کا فائدہ نہیں دیتا' بخلاف قر آن کریم کے لفظ کے 'کیونکہ یہ ظلما قبل کو جائز قرار نہیں دیتا اور قصاص جو صرف قاتل کا قبل ہے اسے واجب کر کے قبل کا خاتمہ کرتا ہے۔ لنداان کا ظاہر قول باطل ہے اور قر آن کریم کا لفظ ہر اعتبار سے صبحے ہے۔

نویں وجہ: جزالت اور چاشی دو متفاد صفتوں کے درجے میں ہیں اور لمبے کلام کے اجزاء میں سے ہر جزء میں دونوں کا مناسب طور سے اکٹھا ہونا بلغاء کی عادت جاریہ کے خلاف ہے 'لندا ان دونوں کا قر آن کریم کے ہر ہر مقام میں اکٹھا ہونا اس کے کمال بلاغت



و فصاحت کی دلیل ہے جو عادت سے باہر ہے۔

دسویں وجہ: قرآن کریم فنون بلاغت کی تمام قسموں پر مشتمل ہے ایعنی تاکید کی مختلف اقسام ' تثبیہ و تمثیل کی مختلف انواع 'استعارے کے مختلف اصاف 'حسن مطلع 'حسن مقطع اور حسن فواصل ' تقدیم و تاخیر ' مقام کے لائق فصل و وصل ' رکیک اور شاذ الفاظ جو قیاس سے خارج اور استعال سے دورو نفور ہیں ان سے خالی ہونا ' وغیر ہدگیر انواع بلاغت ' حالا نکہ اصل عرب کے بلغاء کا ملین میں سے کوئی بھی فہ کورہ انواع میں سے ایک دونوع حالا نکہ اصل عرب کے بلغاء کا ملین میں سے کوئی بھی فہ کورہ انواع میں سے ایک دونوع سے زیادہ پر قادر نہ ہو سکا 'اور اگر اس نے اپنے کلام میں کی اور نوع کا قصد کیا تو ہواس سے بن نہ پائی اوروہ کو تاہ ثابت ہوا' جبکہ قرآن کریم ان ساری قسموں پر مشتمل ہے۔

یہ دسوں وجہیں دلالت کرتی ہیں کہ قر آن کریم بلاغت کے بلندترین درجے پرہے جو عادت کے دائرہ سے بالاترہے 'اور جو شخص عرب کی زبان اور اس کے فنون بلاغت کو جتنا زیادہ جاننے والا ہو گاوہ قر آن کے اعجاز کو اتناہی زیادہ جانے گا۔

دوسری بات: قرآن کی عجیب تالیف ہے 'اور مطالع' مقاطع اور فواصل میں اس کا اچھو تا اسلوب ہے 'ساتھ ہی وہ بیان کی بار یکیوں 'عرفان کے حقائق 'عبارت کے حسن 'اشارے کی لطافت ' ترکیب کی سلاست اور ترتیب کی سلامتی پر بھی مشتل ہے 'جس کی وجہ سے فالص عرب کی عقلیں بھی دنگ رہ گئی ہیں 'اس مخالفت کی حکمت بیہ ہے کہ کسی ہٹ دھر م ضدی کے لئے چوری کا شہبہ نہ رہ جائے اور بید کلام لوگوں کے کلام سے ممتاز ہو اور اس کا تفوق ظاہر ہو'کیونکہ بلیغ انسان - لظم کہنے والا ہو یانٹر -ان مقامات پر بھر پور کوشش کرتا ہے اور عموماً ان ہی مقامات پر اس کی مدح یا عیب چینی کی جاتی ہے 'چنانچہ تمام بڑے بڑے شعر اء پرا سے مقامات میں عیب چینی کی جاتی ہے 'چنانچہ تمام بڑے ہیں' یاجو شعر اء پرا سے حوری کی ہوئی تھیں۔



اشراف عرب کلام کے اسرار میں کمال مہارت اور اسلام سے شدت عداوت کے باوجود قر آن کی بلاغت اور اس پر کلتہ چینی کی باوجود قر آن کی بلاغت اور اس کے حسن نظم میں کوئی گنجائش نہ پاسکے اور اس پر کلتہ چینی کی کوئی بات نہ لا سکے 'بلکہ انہوں نے اعتراف کیا کہ یہ خطیبوں کے خطب اور شاعروں کے شعر کی جنس سے نہیں ہے۔ چنانچہ اسے بھی اس کی فصاحت اور حسن نظم سے تعجب کھا کر جادو کی جنس سے نہیں ہے۔ چنانچہ اسے بھوٹ ہے جسے اس نے گھڑ لیا ہے 'بایہ پہلوں کا کی طرف منسوب کر دیا اور بھی کھا کہ یہ جھوٹ ہے جسے اس نے گھڑ لیا ہے 'بایہ پہلوں کا افسانہ ہے 'اور پھروہ بات کہی جو اللہ نے ان سے سور ہ تم السجدہ آیت ۲ ۲ میں ذکر کی ہے :

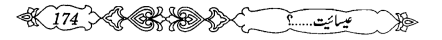
﴿ لَاتَّنَّمَعُوالِهِ ذَا الْقُرْانِ وَالْغَوَّا فِيهِ لَعَكَمُو تَعَلِّمُونَ ﴾

اس قر آن کونه سنواوراس میں لغو گو کی کرو' تا که تم غالب ہو۔

اور بیر سارا طریقہ ہارے ہوئے بھونچکارہ جانے والے کا ہے۔اس سے ٹابت ہو تاہے کہ قر آن اپنی فصاحت وبلاغت اور حسن نظم میں معجز ہے۔

پھر عرب کے فصحاء و بلغاء بہت تھے اور غایت عصبیت ' جاہلی حمیت ' مقابلے اور مفاخرت اور خاندانی و جاہت کے د فاع میں مرنے مٹنے کے لئے مشہور تھے 'اس لئے یہ کیے تصور کیا جاسکتا ہے کہ وہ سب سے آسان کام تو چھوڑ دیں گے ' یعنی قرآن کی سب سے چھوٹی سورت کے مثل لے آنا 'اور سب سے مشکل کام اختیار کریں گے یعنی لڑائی کر ناور جان ومال صرف کرنا۔ حالا نکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں للکارتے اور چیلنج کرتے ہے 'جیساکہ سورۃ البقرہ آیت ۲۳٬۲۳ میں اللہ تعالی کاار شاد ہے :

﴿ وَإِنْ كُنْتُو ۚ فِي رَبِّي مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبُدِ نَا فَأْتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّنْ مِّتْكِلِهُ ۖ وَادْ عُوَاشُهُ لَا آءَكُمُ مِّنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صَٰ وَيِينَ \* فَإِنْ لَّهُ تَفْعَلُواْ وَلَنْ تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواالنَّارَالَيْق وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ۚ أَيُعَتَّتُ لِلْكِفِرِيْنَ ﴾



ہم نے اپنے بندے پر جو نازل کیاہے اگر اس کے متعلق تم لوگ شک میں ہو تواس جیسی ایک سورہ لاؤاور اللہ کے سوا تہمارے جو شہداء ہیں انہیں بھی بلالو' اگر تم لوگ سچے ہو' پس اگر ایسا نہیں کر سکتے اور ہر گز نہیں کر سکتے' تو اس آگ ہے ڈرو جس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں اور جو کا فروں کے لئے تیار کی گئی ہے۔

اور جیسا که سورهٔ یونس آیت ۸ ۳ میں الله تعالی کاار شاد ہے:

﴿ قُلْ فَاتُوْ إِبِمُورَةٍ مِنْتُلِهِ وَادْعُوامَنِ اسْتَطَعْتُومِّنَ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُوْطِيقِيْنَ ﴾

آپ کہہ دیں کہ اس کے مثل ایک سورہ لا دُاوراللّٰہ کے سواجے ہو سکے بلالو'اگر تم لوگ سچے ہو۔

اور جیسا که سورةالاسراء 'آیت ۸۸ میں الله تعالی کاار شادہے:

﴿ قُلُ لَينِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى آنَ يَاثَوُ الِمِثْلِ هٰذَ الْقُرُ الْنِ لَا يَاثُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَيْصُهُمُ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾

آپ که دیں آگر انسان اور جن اس بات پر جمع ہو جائیں که اس قر آن کا مثل لائیں تواس کا مثل نہیں لا سکیں گے 'آگرچہ ان کا بعض بعض کامدد گار ہو۔

اگر عرب یہ سمجھتے تھے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے قر آن کی تالیف میں کسی دوسر بے سے مدد لی ہے توان کے لئے بھی ممکن تھا کہ معارضے اور چیلنج کے لئے کسی ددسر بے سے مدد لیس کیونکہ یہ لوگ زبان دانی اور دوسر بے سے مدد لینے میں قدرت پر آپ ہی کی طرح تھے 'لیکن جب وہ یہ کام نہ کر سکے اور جنگ اور نیزہ زنی کو معارضے اور ذبان گوئی پر ترجیح دی تو ثابت ہوا کہ قر آن کر یم کی بلاغت ان کے نزدیک مسلم تھی اور وہ اس کے مقابلے سے عاجز تھے۔ غایت امریہ کہ وہ لوگ دوگروہ میں بٹ گئے 'کچھ نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی اور



آپ پر آپ کے رب کی طرف سے نازل کئے گئے قر آن کی تصدیق کی 'اور پچھ قر آن کی نادر بلا غت سے دنگ رہ گئے ادر عناد کیا 'اس بارے میں ولید بن مغیر ہاور عتب بن ربعہ وغیر ہسے جو خبریں منقول ہیں وہ اس کی تائید کرتی ہیں۔

تیسری بلت: قر آن کریم آئندہ پیش آنے والے واقعات کی خبر وں اور پیشینگوئیوں پر مشتمل ہے 'اور یہ واقعات بعد کے ونوں میں ٹھیک اسی طرح پیش آئے جس طرح قر آن نے خبر دی تھی۔

۱-ازاجمله سورة الفتي آيت ٢ مين الله تعالى كابيرار شادي:

﴿ لَتَدُخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْعَوَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ المِنِينَ كَثِلِقِينَ رُوُوسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ

لَاتَخَافُوْنَ ﴾

تم لوگ ان شاء اللہ مامون رہتے ہوئے مبجد حرام میں ضرور واخل ہوگے' سر منڈاؤ گےاور بال کترواؤ گے' تہمیں کوئی خوف نہ ہوگا۔

اوروہی ہواجس کی یہاں خبر دی گئی ہے۔

٢-اوراز الجمله سورة النور "آيت ٥٥ مين الله تعالى كايدار شاوي:

﴿ وَعَدَاللَّهُ الَّذِينَ الْمَنُوَّامِنَّكُهُ وَ عَمِلُواالصّْلِحْتِ لَيَسْتَغَلِّفَتَهُمُ فِي الْاَرْضِ كَمَااسُّغَلَفَ الّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ ۚ وَلَيُمَلِّذَنَّ لَهُمُ دِينَهُهُ الّذِي لِأَتَّفَى لَهُمْ وَلَيُنَدِّ لَنَّهُمْ مِّنَ بَعُدِخُونِهِمُ اَمُنَا يَعْبُدُونَنِيْ لَاشْيَرِكُونَ فِي ثَنْيُنَا ﴾

تم میں سے جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے اللہ نے ان سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں ضرور زمین کا حاکم بنایا 'اور ان انہیں ضرور زمین کا حاکم بنائے گا'جیسا کہ ان سے پہلے کے لوگوں کو حاکم بنایا 'اور ان کے جس دین کوان کے لئے پہند کیا ہے اسے جماؤ (یا قابو) عطاکرے گااور انہیں ان



کے خوف کے بعد امن سے بدل دے گا'وہ میری عبادت کریں گے اور میرے ساتھ کس چیز کوشریک نہ کریں گے۔

الله نے اپناوعدہ و فاکیا 'مسلمانوں کورسول الله صلی الله علیہ وسلم کی زندگی میں غلبہ و حکمر انی عطافر عائی اور حضرت ابو بمرصدیق رضی الله عنه کی خلافت میں اس غلبہ و حکمر انی کو اور برجھایا 'پھر حضرت عمر فاروق رضی الله عنه کی خلافت میں وسیع فتوحات کے ذریعہ اس غلبہ و حکمر انی کو اور برحھایا 'ان کے بعد ذوالنورین حضرت عثمان رضی الله عنه کی خلافت میں اس غلبہ و حکمر انی کو اس طرح برحھایا کہ مشرق و مغرب میں فتوحات نے خوب وسعت اختیار کی 'چنانجہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی و فات پر چو تھائی صدی بھی نہیں گذری کہ الله کا دین سارے اویان پر غالب آگیا اور مسلمان پر امن اور بے خطر ہو کر الله کی عبادت کرنے گئے۔

٣-اور از اجمله سورة الفتح أيت ٢ امين الله تعالى كابير ارشاد ب :

﴿ سَتُدُعُونَ إِلَى قَوْمُ أُولِ بَائِس شَدِيْدٍ ثُقَاتِلُو نَهُمُ آوَيْمُ لِمُونَ ﴾

تم جلد ہی ایک سخت جنگجو قوم کی طرف بلائے جاؤ گے جن سے تم لڑو گے یاوہ مسلمان ہو جائیں گے۔

اوروہی ہواجواس میں بتلیا گیاہے۔

٣- اور از انجمله سورة النصر آيت ا ٢٠ مين الله تعالى كايه ارشاد ب

﴿ إِذَاجَآءَنَصُرُاللَّهِ وَالْفَتْرُ \* وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِيُدِيْنِ اللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾

جب الله کی مدد اور فتح آجائے اور آپ لو گوں کو دیکھیں کہ وہ اللہ کے دین میں فوج در فوج داخل ہورہے ہیں۔



اور وییای ہوا جیسا کہ بتلایا گیاہے ' چنانچہ ۸ھ میں مکہ مکر مدفتح ہوااور لوگ اسلام میں فوج در فوج داخل ہوئے۔

۵-اورازا جمله سورة المائده آیت ۷۲ میں رسول الله صلی الله علیه وسلم سے الله تعالیٰ کا بیدار شاوہے:

﴿ وَاللَّهُ يَعْضِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾

اور الله لو گول ہے آپ کو محفوظ رکھے گا۔

اور جیسا بتلایا تھادیساہی ہوا' چنانچہ بہت سارے لوگوں نے آپ کو ضرر پہنچانا چاہا' مگر اللہ نے آپ کو ضرر پہنچانا چاہا' مگر اللہ نے آپ کوان سے محفوظ رکھا یہال تک کہ آپ دفیق اعلیٰ سے جاملے۔

٢- اور از اجمله سورة الروم آيت ٢٥٢ مين الله تعالى كايدار شادي:

﴿ غِلْبَتِ الرُّوْمُرِ \* فِي ٓ آدُنَى الْأَرْضِ وَهُمْ مِّنَ بَعُدِ غَلَيْهِمْ سَيَغُلِبُوْنَ \* فِي بِضْعِ

سِنيْنَ أَهْ بِلَهِ الْأَمُرُمِنُ قَبُلُ وَمِنَ بَعُدُ \* وَ يَوْمَبِ نِ يَغْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ بِنَصْرِ

اللهُ يَنْصُرُمَنْ يَتَنَكَّ أَوْ وَهُوَ الْعَزِيُنُو الرَّحِيهُ ﴿ وَعُدَاللَّهِ لَا يُغْلِفُ اللَّهُ وَعُدَاهُ وَالْكِنَّ

آكُثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

روم قریب ترین زمین میں مغلوب ہو گئے 'لیکن دہ اپنی مغلوبیت کے بعد چند سالول میں غالب آ جائیں گے 'اللہ ہی کے لئے حکم ہے پہلے بھی اور بعد میں بھی 'اور اس دن مومنین اللہ کی مدد سے خوش ہو جائیں گے 'وہ جس کی چاہتا ہے مدد کر تا ہے ' وہی غالب اور رحم کرنے والا ہے 'یہ اللہ کا دعدہ ہے 'اللہ اپنے وعدے کی خلاف ورزی نہیں کرتا 'لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔

اور وہی ہوا جس کی اللہ نے خبر وی ہے' چنانچہ رومی اپنی شکست کے سات سال بعد فارسیوں پر غالب آگئے۔



اور از الجمله سورة الحجر آیت ۹ میں اللہ تعالیٰ کابی ارشاد ہے:

﴿ إِنَّا نَحْنُ تُؤَلِّنَا الذِّكْرُوَ إِنَّالَهُ لَحْفِظُونَ ﴾

ہم نے ہی اس ذکر (قرآن) کو اتار اہے اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔ لیعنی اللہ تعالیٰ اسے تحریف اور کی بیشی سے محفوظ رکھے گا'اور اس حقیقت کا آج بھی مشاہدہ کیا جارہاہے'اس نعمت پر اللہ کی حمہ ہے۔

ایابی سوره حم السجده آیت ۲ میس الله کاار شادی:

﴿ لَا يَالْتِيُهِ الْبَاطِلُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَامِنَ خَلْفِهُ تَنُونِيْلٌ مِنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ ﴾

باطل نہ اس ( قر آن ) کے آگے سے آسکتا ہے نہ اس کے بیچھے سے 'یہ باحکت ستووہ صفات کی طرف سے اتارا ہوا ہے۔

٨ - اور از انجمله يهود كے متعلق سور ة البقرہ 'آيت ٩٥'٩٥ ميں الله تعالیٰ كابيه ارشاد ہے :

﴿ قُلُ إِنْ كَانَتُ لَكُوُ الدَّارُ الْأَخِرَةُ عِنْدَاللهِ خَالِصَةُ مِّنُ دُوْنِ النَّاسِ فَتَمَتُوا الْمَوْتَ إِنْ كُنْ تُمُ صِدِقِينَ \* وَلَنْ يَتَمَلَّوُهُ آبَدُ الْبِمَا قَدَّمَتُ آيَدِ يُعِمُ وَاللهُ عَلِيمُ مُّ بِالطَّلِمِينَ ﴾

آپ کمہ دیں کہ اگر دار آخرت اللہ کے پاس اور لوگوں کے بجائے خالص تمہارے لئے ہے ہو تو موت کی تمناکرو' اور جو کچھ ان کے ہاتھ پیش کر چکے ہیں اس کی وجہ سے یہ موت کی تمنا ہرگزنہ کریں گے' اور اللہ ظالموں کو خوب جانتا

اس طرح سورة الجمعه 'آیت ۲' ۷ می الله تعالی کابی ارشاد ب

﴿ قُلْ يَأْيُهَا الَّذِينَ هَادُوٓ إِن زَعْتُمُ اللَّهُ أَوْلِيٓا أَوْلِيَا أَوْلِيَا مِن دُونِ التَّأْسِ فَتَمَنُّوا الْمَوْتَ



اور کوئی شک نہیں کہ یہود نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے سخت ترین دشمن تھے اور آپ کی تکذیب کے سب سے زیادہ حریص تھے' گر کوئی بھی اس بارے میں یہ کہ کر آپ کی تکذیب کے لئے نہیں بڑھا کہ وہ موت کی تمناکر تاہے۔

9 - اور از اجمله سورة البقره٬ آیت ۳۳٬۴۳ میں الله تعالی کابیرار شاد ہے:

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فَنُ رَبِي مِّنَا نَزَلْنَا عَلَ عَبُدِنَا فَأْتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّنْ مِّشْلِهِ وَادُعُوا شُهَنَا آءَكُمُ مِّنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ صَٰدِقِينَ \* فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوْا وَلَنْ تَفْعَلُوْا فَالَّقُواالكَّارَالْيَ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ الْمِثَاتُ لِلكَفِرِيْنَ ﴾

اور ہم نے اپنے بندے پرجو نازل کیا ہے آگر تم لوگ اس کے متعلق شہد میں ہو تو اس جیسی ایک شورت لے آواور اللہ کے سوااپنے شمداء کو بھی بلالو' اگر تم سچے ہو۔ پس آگر تم ایسانہ کر سکواور ہرگزنہ کر سکو گے ' تو اس آگ سے ڈرو جس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں اور جو کا فروں کے لئے تیار کی گئے ہے۔

اور وہی ہواجواس میں بتایا گیاہے ' چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد سے جبکہ مشرکین عرب کو آپ سے انتائی عداوت تھی اور وہ آپ کی دعوت باطل کرنے کے انتائی حریص تھے 'ہمارے اس دور تک کوئی بھی قر آن کا معارضہ نہ کر سکا' چاہے اس جیسی سب



ہے چھوٹی سورت ہی کے ذریعیہ سمی 'باوجود میکہ اس کے دواعی بکثرت رہے ہیں۔

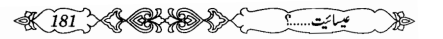
توبیہ اور ان جیسی پیشینگو ئیوں کی قر آن کریم میں موجودگی اس بات کی دلیل ہے کہ بیہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے 'کیونکہ اللہ کی سنت بیہ ہے کہ مدعی نبوت اگر اللہ پر جھوٹ بولے تواس کی پیشینگوئی صحیح نہیں نکلتی' بلکہ اللہ اسے رسوا کر دیتا ہے اور اس کا جھوٹ لوگوں کے لئے ظاہر فرمادیتا ہے۔

چوتھی بات: قرآن کر یم میں پیچلی قوموں اور ہلاک شدہ امتوں کا ذکر آیا ہے' اور معلوم ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم امی تھے'نہ لکھنا جائے تھے نہ پڑھان نہ علاء کے ساتھ پڑھنے پڑھانے کا مشغلہ اختیار کیا' اور آپ ایس قوم میں لیے بڑھے جو بت پو جتی تھی' تاب نہ جانتی تھی اور الن کے پاس عقلی علوم میں ہے بھی کچھ نہ تھا' پھر آپ اپنی قوم سے اتنا عرصہ غائب بھی نہ رہے کہ اس میں دوسر ول سے پچھ سکھ سکیں' حالانکہ جن مقامات میں قرآن کر یم نے بعض قصوں اور حالات کے بیان میں اہل کتاب کی کتابوں کی مخالفت کی ہے وہ بالقصد مخالفت ہے' تاکہ جس حق سے اہل کتاب نے انح اف کیا ہے اسے بیان کر دیا جائے'کیونکہ انہوں نے اپنی کتابوں کے اصل نے گم کرد کے ہیں اور جو ان کے پاس ہے اس کی متصل سند ناپید ہے اور وحی والمام کی صفت بھی ناپید ہے' چنانچہ اللہ تعالیٰ سورۃ النمل آیت ۲ کے میں فرما تا ہے:

﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرُانَ يَقُصُ عَلَى بَنِيَّ اِسُوَآءِيْلَ ٱكْثُرَالَانِي هُمُوفِيْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾

یقینا یہ قرآن بی اسرائیل پر بیشتر وہ باتیں بیان کرتا ہے جن میں وہ اختلاف کرتے ہیں۔

**پانچیں بلت : قرآن کریم میں منافقین کے راز کھولے گئے ہیں 'وہ مکر و فریب کی بہت** 



سی قتم کی چالوں پر پس پر دہ انقاق کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ ان احوال پر اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو یکے بعد دیگرے مطلع کر تار ہتا تھا اور تفصیل کے ساتھ ان کی خبر دیتا رہتا تھا' اور ان کو ان سب میں سچائی کے سوا بچھ نہ ملتا تھا' چنا نچہ وہ اپنے بارے میں قر آن کی خبر کا انکار نہ کر سکے۔ای طرح قر آن میں یہود کے احوال اور ان کی پس پردہ نیتوں کی پردہ دری ہے۔

چھٹی بات: قرآن کریم میں ایسے جزئی معارف اور کلی علوم ہیں جن سے عرب عموماً اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم خصوصاً آشنا نہ تھے' چنانچہ قرآن میں شرائع کاعلم ہے' عقلی ولائل کے طریقوں پر آگاہی ہے' گمر اہوں کار دہے اور اس میں سیرتیں ہیں' مواعظ ہیں' حکمتیں ہیں' امثال ہیں' دار آخرت کی خبریں ہیں اور آداب واخلاق کے محاسن ہیں' اور قرآن کر یم سے بہت علوم چھوٹے ہیں' جن میں اہم عقائد وادیان کاعلم' فقہ واحکام کاعلم اور سلوک و اخلاق کاعلم ہے۔

ساتویں بلت: یہ ہے کہ قرآن اختلاف و نفاوت سے بری ہے ' حالا نکہ وہ ایک بڑی
کتاب ہے جو بہت سے قتم کے علوم پر مشتمل ہے ' اس لئے اگریہ قرآن غیر اللہ کے پاس
سے ہوتا تواس میں تناقض کلمات آ جاتے ' کیونکہ بڑی کتاب اس سے خالی نہیں ہوتی ' اور
جب قرآن میں اونی اختلاف بھی نہایا گیا تو ہمیں یقینی طور سے معلوم ہوا کہ وہ اللہ کے پاس
سے ہے ' جیسا کہ اللہ تعالی نے سور ۃ النساء آیت ۸۲ میں فرمایا ہے:

﴿ اَفَلَا يَتَكَ بَحُرُونَ الْقُرُانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِاللّٰهِ لَوَجَدُ وَافِيهُ اخْتِلَافًا كَثِيْرًا ﴾ وه قرآن پر غور كول نميس كرتے 'اگروه غير الله كے پاس سے مو تا تواس ميں بت سے اختلاف ياتے۔



ان ند کورہ سات باتوں کی طرف سورۃ الفرقان آیت ۲ میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد اشارہ کرتاہے:

## ﴿ أَنْزَلَهُ أَلَذِي يَعُلَمُ السِّرِّ فِي السَّمْوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾

اے اس ذات نے اتاراہے جو آسان وزمین کے سربستہ راز جانتاہے۔

کیونکہ اس کی بلاغت 'اس کا عجیب اسلوب'اس کاغیب کی خبریں دینا'نوع بہ نوع علوم پرمشمنل ہوناادر ایک بڑی کتاب ہونے کے بادجو داختلاف دیقادت سے بری ہونااس علیم و خبیر ہی کی طرف سے ہو سکتاہے جس کے علم ہے آسان وزمین کا ایک ذرہ بھی باہر نہیں ہے۔

آٹھویں بات: قرآن کریم ایک باتی رہنے والا معجزہ ہے 'جس کی ہر جگہ تلاوت کی جاتی ہے 'کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے حفظ کا ذمہ لیا ہے ' بخلاف سابق انبیاء کے معجزات کے کہ وہ و قتی اور ان کی زندگی کے دور ان تھے اور ان کے وفات پاتے ہی ختم ہو گئے۔ لیکن قرآن کریم کا معجزہ نزول کے وقت ہے اب تک اپنی حالت پر باقی ہے اور اس کی جمت برابر قاہر ہے اور اس کا معارضہ محال ہے۔ و نیا کے ممالک ہر ملت و خیال کے محمد ین اور کر مخالفین ہے اور اس کا معارضہ محال ہے۔ و نیا کے ممالک ہر ملت و خیال کے محمد ین اور کر مخالفین سے بھرے پڑے ہیں 'لیکن کی کی تاب نہیں کہ قرآن کریم کی مختصر ترین سورت کے برابر لاسکے 'اور یہ معجزہ جب تک و نیا اور اہل و نیا باقی ہیں ان شاء اللہ باقی رہے گا۔

نویں بات: قرآن پڑھنے والا اکتا تا نہیں اور سننے والا او بتا نہیں 'بلکہ اس کی تکرار اس
کی محبت میں اور اضافہ کرتی ہے 'جبکہ دو سر اکلام چاہے جتنا بھی بلیغ ہواس کی تکر ار سے کان
میں اکتاب اور طبیعت میں کراہت ہوتی ہے ' بخلاف قرآن کریم کے کہ اس کی تلاوت
کرنے والے پر ہیبت طاری ہوتی ہے اور سامعین کے دل کو خشیت لاحق ہوتی ہے 'اور سے
ہیبت و خشیت ایسے لوگوں کو بھی ہوتی ہے جواس کے معانی اور تفییر نہیں سمجھتے 'بلکہ ایسے



لوگوں کو بھی ہوتی ہے جو عربی زبان بھی نہیں جانتے۔

دسویں بات: قرآن کریم انتائی آسانی سے یاد ہو جاتا ہے' جیسا کہ اللہ تعالی نے سورۃ القمر آیات ۱۷ '۳۲٬۲۲ اور ۴۴ میں فرمایا ہے:

﴿ وَلَقَدُ يَشَرُنَا الْعُمَّانَ لِلذِّكْرِ ﴾

ہم نے قر آن کوذ کر (یاداور نفیحت) کے لئے آسان کیاہے۔

چنانچہ چھوٹے بچوں کے لئے تھوڑی مدت میں اسے حفظ کر لینا آسان ہے اور قرآن
کر یم کے حفاظ سارے ملکوں میں تھیلے ہوئے ہیں 'جن میں سے ہر ایک کے حفظ سے اس
طرح پورا قرآن کر یم لکھ لینا ممکن ہے کہ الفاظ تو در کنار 'اعراب میں بھی غلطی نہ ہو 'جبکہ
پورے عیسائی دیار میں ایک شخص بھی ایبا نہیں جے انجیل حفظ ہو 'عمد قدیم و جدید
(با کبل) کی کتا ہیں حفظ کرنا تو دورکی بات رہی 'اوریہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت اور اس
کی کتاب کی بدیری خوبی ہے۔

### تین سوالات اوران کے جوابات:

پہلاسوال: کیاہ جہ ہے کہ محمد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا معجزہ بلاغت کی جنس ہے؟
جواب: ہر زمانے میں بعض معجزات اس چیز کی جنس کے ظاہر ہوتے ہیں جواس زمانے
والوں پر غالب ہو کیو نکہ وہ لوگ اس میں بلند ترین درج کو پہنچ چکے ہوتے ہیں اور اس مد
پر ٹھسرے ہوتے ہیں جمال تک انسان کی رسائی ممکن ہے اس لئے جب وہ الیی چیز دیکھتے
ہیں جو حد مذکور سے باہر ہو تو جان جاتے ہیں کہ وہ اللہ کی طرف سے ہے 'مثلاً جب موسیٰ
علیہ السلام کے زمانے میں فرعون کے جادوگروں نے دیکھا کہ ان کاڈنڈ اسانپ بن کر ان کا
جادو نگلتا جارہا ہے تو انہیں معلوم ہو گیا کہ یہ کام فن جادوگری کی حدے باہر ہے اور یہ اللہ
تعالیٰ کی طرف سے موسیٰ علیہ السلام کے لئے معجزہ ہے 'لنذا وہ اللہ پر اور جے اللہ نے
تعالیٰ کی طرف سے موسیٰ علیہ السلام کے لئے معجزہ ہے 'لنذا وہ اللہ پر اور جے اللہ نے



ر سول بنایا تھااس پر ایمان لے آئے۔

عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں علم طب آ کے تھا'اس لئے اس دور کے لوگوں نے جب مر دوں کو زندہ کرتے اور اندھے اور برص والے کو شفادیے دیکھا توانہیں معلوم ہوگیا کہ بیہ فن طب کی حدے نہیں ہے بلکہ اللہ کی طرف سے عیسیٰ علیہ السلام کے لئے معجزہ ہے' تاکہ لوگ ان کی پیروی کریں۔
تاکہ لوگ ان کی پیغیبری پرایمان لائیں اور ان کی پیروی کریں۔

محمد صلی الله علیہ وسلم کے زمانے میں بلاغت اپنے بلند ترین درجے کو پہنچ گئی تھی اور نثر و نظم میں میں ان کا ذریعہ فخر تھا'اس لئے جب نبی محمد صلی الله علیہ وسلم بیہ قرآن لے کر آئے جس نے سارے بلغاء کو عاجز کر دیا تو معلوم ہو گیا کہ یہ قطعاً الله کی طرف سے ہادر جواس پرایمان نہیں لاتا وہ ضدی اور متکبر ہے۔

دوسر اسوال: مختلف او قات میں تھوڑا تھوڑا کر کے قر آن نازل کرنے میں کیا حکمت ہے؟ یہ ایک ہی د فعہ کیوں نازل نہیں ہوا؟

جواب: قرآن کے تھوڑا تھوڑانازل ہونے میں بہت سی حکمتیں ہیں 'بعض یہ ہیں:

ا- نبی صلی الله علیه وسلم ایک ان پڑھ امت میں بھیج گئے تھے جو لکھنا پڑھنا نہیں جانتی تھی اس لئے اگر یکبارگی پورا قر آن اتر آتا تو ان پر اس کا حفظ و ضبط مشکل ہو جاتا' وہ بسااو قات ستی بھی کر سکتے تھے'اس لئے تھوڑا تھوڑا نازل کیا جاناان کے لئے زیادہ مناسب تھا'اس طرح صحابہ اسے بتدر تج حفظ و ضبط کرنے اور سکھنے اور لکھنے پر قادر ہو سکے اور حفظ کی سنت آپ کی امت میں جاری رہی۔

۲- قر آن کریم کی بهت می آیتیں معین واقعات وحاد ثات میں نازل ہوئی ہیں 'جن میں کسی مشکل کاحل 'کسی سوال کاجواب' یا کسی حکم کا بیان ہے۔ آگر آپ پر یکبارگی پورا قر آن نازل ہو جاتا تو اس کی مراد ہی واضح نہ ہوتی 'لنذااس کا متفرق او قات میں واقعات و



حاد ثات سے لگ کرنازل ہونا نفوس میں زیادہ اثر انگیز اور فتم مراد کے لئے زیادہ واضح تھا۔

۳ - آگر اللہ آپ پر کتاب یکبارگی نازل کرتا تو تکالیف ' یعنی شرعی عملی احکام بھی مسلمانوں پر یکبارگی نازل ہوتے ' اور اس صورت میں ان پر عمل کرنا بہت بوجھل ہوتا ' خصوصاً ان میں ناتخ اور منسوخ بھی متھے 'لیکن جب قرآن متفرق او قات میں نازل ہوا تو تکالیف بھی بتدر تے تھوڑی تھوڑی نازل ہو کیں 'لنذاان کا تخل زیادہ آسان ہوا۔

۷- قرآن تھوڑا تھوڑانازل ہونے کا ایک تقاضایہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت جبریل کو باربار دیکھتے رہیں'اس سے ادائیگی رسالت پر آپ کادل بھی مضبوط ہوتا تھااور قوم کی ایذار سانی پر آپ کوصبر بھی ہوتا تھا۔

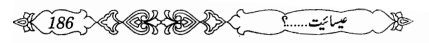
۵- قرآن کریم کا مکڑے مکڑے ہوکر نازل ہو ناان کو عاجز کرنے میں زیادہ سخت تھا'
کیونکہ مطلب سے تھاکہ بیالوگ انتنائی عاجز ہیں'اس قدر کہ تھوڑا تھوڑا متفرق طور پر بھی
اس جیسالانے پر قادر نہیں ہیں'اس لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ابتداء ہی میں
چیلنج کر دیا تھا۔ تو گویا آپ نے انہیں قرآن کے ہر ہر جزو کے ذریعہ چیلنج کیااور جب بیالوگ
اس کے مقابلے سے عاجز رہے تو کل کے مقابلے سے بدرجہ اولی عاجز رہیں گے۔اس سے
ثابت ہواکہ قوم معارضے سے مکمل طور پر ہراعتبار سے عاجز ہے۔

تیسرا سوال: کیاوجہ ہے کہ توحید کا بیان اقیامت کا حال اور انبیاء کے قصے متعدد مقامات پرباربارذ کر کئے گئے ہیں ؟

جواب: قرآن میں اس تکرار کے کی اسباب ہیں ،جن میں سے بچھ یہ ہیں:

ا- تكرار 'بر قرار ركفے اور مؤكد كرنے كافائدہ دیتاہے۔

۲- قر آن کریم کا عجاز چونکہ بلاغت کے اعتبار سے ہے اور اس اعتبار سے ان کو چیلنے بھی کیا گیا ہے۔ کہ اندر کیا گیا ہے اندر کیا گیا ہے اندر



بلاغت کے بلند ترین درج کی حفاظت کرتے ہوئے قصے وغیرہ بار بار آتے ہیں تاکہ یہ معلوم ہو کہ قرآن بشر کا کلام نہیں ہے 'کیونکہ بلغاء جانے ہیں کہ یہ بات انسانی قدرت سے باہر ہے۔

۳-رسول الله صلی الله علیه وسلم کے مخالفین کمہ کتے تھے کہ جو فصیح الفاظ اس قصے کے مناسب ہیں کے مناسب ہیں خیرں 'یا کمہ کتے تھے کہ ہر بلیخ کا طریقہ دوسرے کے طریقہ کے مخالف ہوتا ہے 'کوئی طول کے طریقہ کے مخالف ہوتا ہے 'کوئی طول کے طریق پر قدرت رکھتا ہے اور کوئی اختصار کے طریق پر قدرت رکھتا ہے 'لندا ایک نوع پر قادر نہ ہونے ہے مطلقا قادر نہ ہونالازم نہیں آتا'یا یہ کمہ کتے تھے کہ قصوں کے بیان میں بلاغت کادائرہ شک ہے اور ان میں سے جس کا بیان آپ سے صادر ہوگیاہے وہ بخت واتفاق کی بات ہے 'لیکن اختصار اور طول کے ساتھ قصوں کو بار بار دہر اکر ان کا سارا عذر کاٹ دیا گیا۔

۳۰- نبی صلی الله علیه وسلم کاسینه قوم کی ایذا رسانی سے تنگ ہو جایا کرتا تھا جیسا کہ الله تعالیٰ نے سورۃ الحجر'آیت ۷ میں فرمایا ہے:

﴿ وَلَقَدُنَعُكُو النَّكَ يَضِيُثُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾

ہم جانتے ہیں کہ بیلوگ جو کچھ کہتے ہیںاس سے آپ کاسینہ ننگ ہو تاہے۔

للذاالله تعالى ابنياء سابقين ميں ہے كى نبى كا قصه 'جواس وقت كے مناسب حال ہوتا بيان فرماكر آپ كاول ثابت ركھتا تھا' جيساكه الله تعالىٰ نے سورة ہود' آيت ١٢٠ ميں فرمايا

﴿ وَكُلًا نَّقَصُ عَلَيْكَ مِنَ اَنْبَا ۚ الرَّسُلِ مَا انْتَقِتُ بِهِ فَوَادَكَ وَحَآ اِلَّهِ فِي هٰذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةً \* وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِيْنَ ﴾



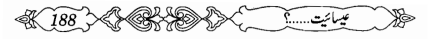
اور رسولوں کی خبروں میں سے وہ سب ہم آپ پر بیان کرتے ہیں جس سے آپ کا دل ثابت رکھتے ہیں اور اس بارے میں آپ کے پاس حق آگیا اور مومنوں کے لئے وعظ ونصیحت آگئی۔

۵- پہھ قویم اسلام میں داخل ہوتی رہتی تھیں اور جو مسلمان ہوتے تھے کفار کے ہاتھوں ستائے جاتے تھے 'لنذااللہ تعالیٰ ان قصوں میں سے ہر موقع پروہ قصہ نازل کرتا تھا جو اس موقع کے مناسب ہو 'کیونکہ گذرے ہوئے لوگوں کا حال بعد والوں کے لئے عبرت ہواکر تا ہے 'اور بھی کفار کو بھی تنبیہ کرنی مقصود ہواکرتی تھی 'کیونکہ ایک ہی قصہ ذکر کر کے بھی بعض باتیں مقصود ہوتی ہیں اور بعض ضمنا سمجی جاتی ہیں اور بھی ای کوذکر کیاجا تا ہے لیکن مقاصد برنکس ہوتے ہیں۔

اب ذیل میں قرآن کریم پر عیسائیوں کے دوسب سے نمایاں شہمات ذکر کئے جاتے ہیں:

پہلا جہد: عیسائی کہتے ہیں کہ ہم یہ بات تسلیم نہیں کرتے کہ قرآن کریم کی عبارت بلا غت کے سب سے بلند در جے پرہے جوعادت سے باہر ہے 'اوراگرا سے تسلیم بھی کرلیں تو یہ اعجاز کی ناقص دلیل ہوگی 'کیونکہ یہ چیزای شخص کے لئے ظاہر ہو سکتی ہے جے لغت عرب کی پوری معرفت ہو اور اس سے یہ بھی لازم آئے گا کہ ساری بلیغ کتا ہیں جو دوسری زبانوں مثلاً یو نانی 'لاطین وغیرہ میں ہیں وہ بھی اللہ کا کلام ہوں 'اور یہ بات بھی ممکن ہے کہ باطل مطالب اور برے مضامین انتادر ہے کے قصیح الفاظ اور بلیغ عبارات میں ادا

اس شیج کاجواب یہ ہے کہ قر آن کریم کی عبارت کوانتنادر ہے کی بلاغت پر تشلیم نہ کر ٹا محض مکابرہ ہے 'اوراس کی وجہ پچھلی فصل کی پہلی اور دوسری بلت میں گذر پچکی ہے۔



باقی رہی ان کی بیہ بات کہ بیہ بلاغت ای شخص کے لئے ظاہر ہو سکتی ہے جے لغت عرب کی بوری معرفت ہو' تو بہ برحق ہے الیکن بیہ معجزہ چو نکہ بلغاء اور فصحاء کو عاجز کرنے کے لئے ہے اور ان کا عاجز ہونا ثابت ہو چکاہے اور انہوں نے معارضہ نہیں کیاہے 'بلکہ اس کا اعتراف کیا ہے اور تمام عربی زبان والوں نے اسے اپنے سلیقہ کے مطابق جان لیاہے اور علاء نے فن بیان میں اپنی مهارت اور اسالیب کلام کے احاطے کی وجہ سے جان لیاہے 'اس لئے عوام کے لئے اتناکا فی ہے کہ علاء کو قرآن کے معارضے سے عاجزی کااعتراف ہے اور اس سے ان پر جست قائم ہو جاتی ہے 'اس لئے کہ علاء اور فصحاء کا عاجز ہونا دوسروں کے عاجز ہونے کو بدر جہ اولی چاہتا ہے۔ پھر غیر عرب قوموں کے لئے اتن بات کافی ہے کہ عرب جن کی زبان میں قرآن ہے انہیں اس کے معارضے سے عاجز ہونے کااعتراف ہے' اس طرح ان غیر عرب قوموں پر بھی جہت قائم ہو جاتی ہے۔اس کے ساتھ یہ بھی اضافہ کرلیں کہ ان قو موں میں بھی ایسے افرادیائے جاتے ہیں جو عربی بولتے ہیں ادراس کے علوم ا جھی طرح جانتے ہیں۔ لنذا قرآن کریم کی بلاغت اور اس کے کلام اللہ ہونے پران کی شادت ان باقی قوموں پر بھی جحت ہے 'کیونکہ جو عربی زبان اور اس کے فنون بلاغت کو زیادہ جانتا ہو گاوہ قر آن کے اعجاز اور اس کے فنون بلاغت کو بھی زیادہ جانے گا'ادر اس سے یقینی طور پر ثابت ہو تاہے کہ قر آن کر یم کی بلا غت ایک قاہر معجزہ ہے اور کامل دلیل ہے' ناقص نہیں'جیساکہ عیسائیوںنے سمجھاہے۔

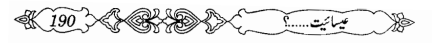
پھر اہل اسلام کا بید و عویٰ نہیں ہے کہ قر آن کا معجزہ صرف اس کی بلاغت میں منحصر ہے بلکہ وہ کہتے ہیں کہ قر آن کی بلاغت بہت ہے اسباب میں سے ایک سبب ہے جو اس بات کا قطعی علم واجب کرتا ہے کہ بیہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اور بیہ معجزہ ظاہر ہے اور مخالفین کی عاجزی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے ہے آج تک ثابت ہے۔



عیسائیوں کی بیبات تشلیم نہیں کی جاسکتی کہ لازم آئے گا کہ ساری بلیغ کتابیں جودوسری
زبانوں مثلاً بونانی کلا طینی وغیرہ میں ہیں وہ بھی اللہ کا کلام ہوں۔ کیونکہ ان کتابوں کی انتخا
در جہ کی بلا غت ان وجوہ سے ثابت نہیں ہے جن کا ذکر گزشتہ فصل کی پہلی اور دوسری
بات میں گذر چکاہے 'اور اس لئے کہ ان کتابوں کے مصفین نے ان کے اعجاز کا دعویٰ نہیں کیاہے اور نہان کے جیسے فصحاءان کے معارضے سے عاجز ہیں۔

لنذایادری حضرات بیه دعویٰ کیسے کر سکتے ہیں جبکہ وہ دوسروں کی زبان میں عموماً ند کر مونث 'مفرد' تثنيه 'جع اور مر فوع' منصوب اور مجرور کی تمیز نهیں کریاتے 'چہ جائیکہ اہلغ ادر بلیغ میں تمیز کر سکیں۔اس ہریہ بات شاہدہے کہ آٹھویں پوبار بانوس نے شام کے مطران فادر سرکیس ہارونی کو تھم دیا کہ عربی ترجمہ جواغلاط سے پرہے اس کی اصلاح کے لئے وہ بہت سے یادر یوں 'راہبوں اور علماء کو جمع کرے جو عبر انی' عربی اور یونانی زبانوں میں اختصاص رکھتے ہوں۔ پھر ۵ ۲۲ء میں ان لو گول نے اس مہم میں بھر پور جدو جہد کی 'کیکن اس تر جمہ کی نصوص میں بھی جس کی اصلاح کی بھر پور کوشش کی گئی تھی بہت ہی غلطیال رہ گئیں' یعنی اتنی کہ اس ترجمے پر ان لوگول نے جو مقدمہ لکھااس میں بعض غلطیوں کے وقوع ير معذرت كرنے كے لئے مجبور ہوئے 'مثلاً ايسے كلام كاوجود جو قوانين لغت كے موافق نہیں بلکہ منافی ہے' یا مونث کی جگہ ند کر اور جمع کی جگہ مفر د کااستعال 'یا اسم میں جر یا نصب کی جگہ اور فعل میں جزم کی جگہ رفع کی حرکت لگادینا'اور معذرت کرتے ہوئے ہیہ کہا کہ روح القدس نے نہیں چاہا کہ اللی کلمہ کی وسعت نحوی فرائض کی مقرر کی ہوئی شک حدودیس مقید ہو' چنانچہ ہمارے لئے آسانی اسر ار بغیر فصاحت وبلاغت کے پیش کیا۔

رئیان کی بیربات کہ "بیہ بھی ممکن ہے کہ باطل مطالب اور برے مضامین انتنادر جے کے فصیح الفاظ اور بلیغ عبارات میں ادا کئے جائیں" تو قر آن کریم کے حق میں اس کا ورود



نہیں 'بلکہ وہ اول سے اخیر تک عالیشان فاضلانہ مطالب اور لائق تعریف مضامین سے پر \_\_\_ ، مثلاً:

۱-اللہ کے لئے صفات کمال کاذ کر 'اور صفات نقص مثلاً عجز ' جہل اور ظلم وغیر ہ ہے اس کی تنزییہ۔

۲-اللہ کے لئے توحید خالص کی دعوت'اور ہر طرح کے شرک و کفر ہے۔ جس کی ایک قتم تثلیث بھی ہے۔ بیچنے کی تاکید۔

۳-انبیاء اور ان کی صفات کاذکر 'اور بت پرسی 'کفر اور دو سرے معاصی ہے ان کی پاک ' ان پر ایمان لانے والوں کی مدح اور ان کے دشمنوں کی مذمت 'اور ان پر عموماً اور حضرت مسیح اور محمد علیجا السلام پر خصوصاً ایمان لانے کے وجوب کی تاکید۔

۴-انجام کار' کا فرول پر اہل ایمان کے غلبے کاو عدہ۔

۵- قیامت ' جنت ' جنم اورا عمال کی جزاکاذ کر ' دنیا کی مذمت اور عقبی کی تعریف۔

۲- حلال وحرام' اور اوامر و نواہی' کھانے ' پینے' طہارت' عبادت' معاملات' مخصی احوال (پرنسل لاء) وغیرہ کے احکام کابیان۔

۷-الله اوراس کے اولیاء کی محبت کی تر غیب اور فجار و نساق کی مصاحبت پر زجر و تو بخ۔

۸- ہر چیز میں اللہ کے لئے نیت خالص کرنے کی تاکید اور ریاکاری و شهرت پیندی پر

وعيد\_

9-اخلاق جمیلہ کی تاکید و مدح اور برے اخلاق پر وعید اور اس کی ندمت اور اس سے تضیر -

۱۰- تقویٰ تک لے جانے والاو عظ اور اللہ کے ذکر وعبادت کی تر غیب۔

اور کوئی شک نہیں کہ ایسے فاضل مطالب عقلاً اور نقلاً محمود ہیں 'اور ان مطالب عالیہ کی

# المرابع المرابع

تا کیدو بر قراری کیلئے ان کاذ کر قر آن کر یم میں بار بار آیاہے 'اور آگریہ مطالب ومضامین عالیہ فتیج ہوں توان کے بعد اور کون سامضمون ہے جواچھا ہو سکتاہے ؟

ہاں! قرآن کریم میں فتیج مضامین نہیں ہیں جیسا کہ عمد قدیم و جدید (با <sup>ن</sup>بل) کی کتابوں میں ہیں'مثلاً :

ا- کتاب پیدائش' باب ۱۹' فقره ۳۰ تا ۳۸ میں آیا ہے کہ لوط علیہ السلام نے اپنی دونوں بیٹیوں سے زناکیااور اس زناہے وہ دونوں حاملہ ہو کیں۔

۲- کتاب سموئیل دوم' باب ۱۱' فقر ۱۵ تا ۲۷ میں آیا ہے کہ داود علیہ السلام نے اور یا کی بیوی سے زناکیا' پھراور یا کو حیلے ہے قتل کر اکر اس کی بیوی سے شادی کر لی۔

۳- کتاب خروج' باب ۳۲' فقرہ ۱ تا ۲ میں آیا ہے کہ ہارون علیہ السلام نے بنی اسر ائیل کے لئے بچھڑ ابنایااوران کے ساتھ اس کی بو جاگ۔

۳- کتاب سلاطین اول' باب ۱۱' فقرہ ۱ تا ۱۳ میں آیا ہے کہ سلیمان علیہ السلام آخر عمر میں مرتد ہو گئے 'بتوں کی بوجا کی اور ان کے لئے بت خانے بنائے۔

۵- کتاب سلاطین اول 'باب ۱۳ فقر ۱۱ تا ۳۰ میں آیا ہے کہ بیت ایل میں جو نبی تھے انہوں نے تبلیغ میں اللہ پر جھوٹ گھڑ ااور جھوٹ بول کر دوسر سے نبی کود ھو کہ دیااور اسے اللّٰہ کے غضب میں ڈال دیا۔

۲-کتاب پیدائش 'باب ۳۸ 'فقره ۱۳۰ تا ۳۰ میں آیا ہے کہ یموداہ بن یعقوب علیہ السلام نے ابتی بہو۔ یعنی اپنے عیرکی بیوی - تمرے زنا کیا 'اور اس زنا ہے اس نے فارص کو جنا' جس کی نسل سے داود اور سلیمان اور عیسیٰ علیم السلام ہیں 'اس لئے یہ سب کے سب حرامی کی اولاد ہیں۔

2 - كتاب بيدائش 'باب ٣٥ ° فقره ٢٢ مين آيا ہے كه روبين بن يعقوب عليه السلام نے



اینے باپ کی حرم بلماہ سے زنا کیااور جب ان دونوں (یبوداہ اور روبین) کی حرکت کا باپ یعقوب کو علم ہوا تو انہوں نے ان پر حد (سزا) نہیں قائم کی' بلکہ یبوداہ کے لئے مکمل برکت کی دعاکی۔

۸- کتاب سمو کیل دوم' باب ۱۳' فقر ۱۵ تا ۳۹ میں آیا ہے کہ امنون بن داود علیہ السلام نے اپنی بمن تمر سے زنا کیا اور داود کو ان دونوں کی حرکت کا علم ہوا'لیکن ان پر حد (سزا) نہیں قائم کی۔

9-اناجیل (متی باب ۲۲ 'نقره ۱۲۳ 'مرض باب ۱۴ 'نقره ۱۰ '۱۱ 'لو قاباب ۲۲ 'نقره ۱۳ با نقره ۱۳ با نقره ۱۲ 'نقره ۱۲ با نقره ۱۲ نقره ۱۲ نقره ۱۲ با نقره ۱۲ با ۱۲ 'بوحنا باب ۱۸ 'نقره ۱ تا ۵ ) میں آیا ہے کہ یبود الخریو طی جو باره حواریوں میں سے ایک تفا وہ تمیں در ہم کے بدلے حضرت عینی علیه السلام کو یبود کے حوالے کرنے پر راضی ہوگیا' جبکہ عیسائیوں کا عقیدہ ہے کہ حواریین سولی دئے گئے اللہ کے انبیاء اور پنجبر بیاں۔

تویہ اور ان جیسے نہایت فتیج مضامین ان کی تحریف شدہ کتابوں میں پائے جاتے ہیں اور کبی پادر یوں اور عیسائی گروں کے نزدیک مالوف ہیں اور انہیں کو وہ بلند اور عمدہ مطالب سمجھتے ہیں۔ لنذااگر انہیں قرآن کریم بھی ان ہی جیسے مضامین پرمشمل ملتا تویہ اس کو اللّٰہ کا



کلام تشکیم کر کے قبول کر لیتے 'کیکن چونکہ انہیں قر آن کریم ایسے مضامین سے خالی ملا 'اس لئے اس کا انکار کر دیاور اس کی صحت میں طعنہ زنی کی۔

دوسرا جبہہ: عیسائی کہتے ہیں کہ قرآن متعدد مقامات میں عمد قدیم اور عمد جدید (بائبل) کے مخالف ہے 'لنذاوہ اللہ کا کلام نہیں ہو سکتا۔

اس شبے کاجواب یہ ہے کہ عمد قدیم وجدید کی کتابوں کی متصل سبعدان کے مصفین تک نابت نہیں ہے اور یہ بات ٹابت ہے کہ یہ کتابیں معنوی اختلافات اور بہت ی غلطیوں سے بھری بڑی ہیں اور اس کے متن میں اضافہ یا کی کرے اور جملوں **واور کلمات می**ں تبدیلی كرك قصداً تحريف كياجانا بھي ثابت ہے۔ للذا متعدد مقامات ميں قر آن نے ان كى كتابول کی جو مخالفت کی ہے وہ بالقصد مخالفت ہے 'سوا شیں ہے 'اور اس تعیید کے لئے ہے کہ ان كتابول ميس جوبات قرآن كے خلاف ہے وہ غلط اور تحریف شدہ ہے النزایہ مخالفت قرآن كو د اغدار نہیں کرتی 'بلکہ اس سے قرآن کی صحت اور ان کتابوں کی غلطی تقلعی ہو جاتی ہے۔ پھر قرآن اور بائبل میں جو مخالفت ہے اسے ہم تین قسموں میں محصور کر کتے ہیں: پہلی قتم منسوخ احکام کے اعتبار ہے 'ووسری قتم ان بعض حالات کے اعتبار ہے جن کاذ کر قر آن کریم میں ہاور بائبل میں نہیں ہے 'تیسری قشم اس اعتبارے کہ جن بعض حالات کابیان قر آن کر یم میں آیا ہے وہ ان ہی حالات کے متعلق با کبل کے میان کے خلاف ہے۔ اور ان میوں سموں کے اعتبار سے قرآن پر طعن کے لئے عیسا کون کے پاس کوئی جست

جمال تک منسوخ احکام کے اعتبار سے مخالفت کا تعلق ہے تواس میں طعن کی گنجائش اس لئے نہیں کد پہلے باب میں یہ بات گزر چکی ہے کہ ننخ قر آن کر یم کے ساتھ خاص نہیں' بلکہ گزشت شریعتوں میں بھی پایا گیا ہے۔ ڈاکٹر یادر کی فنڈر اور شخ رحت اللہ کے



در میان جو عظیم مناظرہ ہوا تھااس میں بیپادری توریت وانجیل کے اندر فنخ واقع ہونے کا اقرار کر چکاہے' جبکہ مناظرہ سے پہلے وہ اس کا شدت سے منکر تھا۔

اور جمال تک اس خالفت کا تعلق ان بعض حالات کے اعتبار سے ہے جن کے ذکر میں قر آن کر یم منفر د ہے اور وہ با کبل میں ند کور نہیں ہوئے ہیں 'توبہ خالفت اس بات کی نفی نہیں کرتی کہ قر آن کر یم اللہ تعالیٰ کا کلام ہے 'کیو نکہ کتب عمد جدید میں بھی ایسے حالات پائے جاتے ہیں جو عمد قد یم میں ند کور نہیں ہیں 'مگر عمد جدید کا ان کے ذکر کے ساتھ منفر و ہوناان عیسا کیوں کی نظر میں معیوب نہیں ٹھر اے ذیل میں اس کی بعض مثالیں دی جاتی ہیں :

ا- یبوداہ کے خط کے فقرہ ۹ میں ہے: "لیکن مقرب فرشتہ میکائیل نے مویٰ کی لاش کی بابت ابلیس سے بحث و تکرار کرتے وقت لعن طعن کے ساتھ اس پیر نالش کرنے کی جرأت نہ کی "۔

ان دونوں کی بیہ بحث و تکرار عہد قدیم کی کسی کتاب میں مذکور نہیں۔

۲- عبر انیول کے نام خط' باب ۱۲ فقرہ ۲۱ میں ہے: "اور وہ نظارہ ایسا ڈراؤ ناتھا کہ موکٰ نے کہامیں نمایت ڈرتااور کانیتا ہول"۔

جبل سینا پر مو کہ علیہ السلام کے چڑھنے اور بہاڑ کے پنچ قوم کے ٹھمرنے کاذکر کتاب خروج 'باب ۱۹' فقرہ نے تا ۲۵ میں بھی آیا ہے' مگر اس میں یاعمد قدیم کی دوسری کتابوں میں مذکورہ فقرہ نمیں ہے۔

۳- سمتھیں کے نام پولس کے دوسرے خط کے باب ۳ فقرہ ۸ میں ہے: "اور جس طرح کہ ینیس اور سمبریس نے مویٰ کی مخالفت کی تھی"۔

فرعون کے جادو گروں کا قصد کتاب خروج کے ساتویں باب میں آیاہے الیکن اس میں



اور دوسری کتابوں میں یہ عبارت نہیں ہے اور عهد قدیم کی کسی بھی کتاب میں ان دونوں ناموں کا کوئی نام ونشان نہیں ہے۔

٣- گرنتھيوں كے نام پولس كے پہلے خط'باب ١٥' فقر ١٥ ميں حضرت مسيح كے اٹھائے جانے كے اللہ اللہ ١٥ اُن فقر ١٥ ميں حضرت مسيح كے اٹھائے جانے كے بعد ان كے ظاہر ہونے كا ذكر كرتے ہوئے آيا ہے: "پھر پانچ سوسے زيادہ بھائيوں كوايك ساتھ دكھائى ديا'جن ميں سے اكثراب تك موجود ہيں اور بعض سوگئے "۔

اس خبر کا کوئی نام و نشان نہ چاروں انا جیل میں ہے ' نہ کتاب "رسولوں کے اعمال" میں ہے ' حالا نکہ لو قااس قتم کی عجیب باتیں لکھنے کاسب سے زیادہ حریص تھا۔

۵-انا جیل میں قیامت اعمال کی جزاء اور جنت و جہنم کا اجمالا ذکر پایا جاتا ہے اگر موک اللہ اللہ میں جو کچھ ہے وہ علیہ السلام کی پانچ کتابوں میں اس کا کوئی نام و نشان نہیں اللہ ان میں جو کچھ ہے وہ فرمانبر داروں کے لئے دنیاوی وعدے ہیں اور نافرمانوں کے لئے دنیاوی دھمکیاں۔

۲- انجیل متی باب از فقره ۱۹ تا ۱۹ میں مسے علیہ البلام کے نسعب المد میں رزبابل کے نام کے بعد نونام ند کور ہیں 'جبکہ عہد قدیم کی کتابوں میں ان ناموں کا کوئی ذکر نسیں۔

ای طرح دوسرے بہت ہے احوال ہیں جن کا حصرِ مشکل ہے 'ان سے ثابت ہو تا ہے گہ آگر بعد والی کتاب میں فذکور کہ آگر بعد والی کتاب بعض ایسے حالات کے ذکر میں منفر دہو جو پہلے والی کتاب میں فذکور نہیں تواس سے یہ نہیں لازم آتا کہ بعد والی کتاب جھوٹی ہے 'ورنہ لازم آئے گا کہ انجیل جھوٹی ہو 'کیو نکہ وہ ایسے حالات پر شمل ہے جو توریت میں اور عمد قدیم کی کسی بھی دوسری کتاب میں فذکور کتاب میں فذکور کتاب میں فذکور تہیں۔ حق یہ ہے کہ متقدم کتاب ضروری نہیں کہ متافر کتاب میں فذکور تمام حالات پر مشتل ہو۔

باقی رہامیسا ئیوں کا بیہ طعن کہ قر آن کریم میں بعض حالات کا بیان با نبل کے بیان سے مختلف ہے اور کا میں بھی ان کے لئے کوئی جست نہیں 'کیونکہ نمایت فاش اختلافات خود



عہد قدیم کی کتابوں میں باہم موجود ہیں 'اور عہد جدید کی کتابوں میں بھی باہم موجود ہیں 'اور عہد قدیم اور عہد جدید کی کتابوں کے در میان بھی موجود ہیں 'جیسا کہ پہلے باب میں گذر چکا ہے ' اور توریت کے تینوں نسخوں یعنی عبر انی ' سامری اور یونانی میں بھی آپس میں بڑا اختلاف اختلاف ہے ' اور چاروں انا جیل - متی ' مرقس ' لو قااور یو حنا - میں بھی آپس میں بڑا اختلاف ہے 'کیکن پادری حضر ات اپنی کتابوں کے اختلا فات سے آنکھیں موند لیتے ہیں اور قرآن کر یم پر طعن کے لئے متوجہ ہوجاتے ہیں ' تاکہ اس شہرے سے عام مسلمانوں کو غلطی میں ڈال کر یم پر طعن کے لئے متوجہ ہوجاتے ہیں ' تاکہ اس شہرے سے عام مسلمانوں کو غلطی میں ڈال کیسیں ' عالا نکہ قرآن ان کی کتابوں کی مخالفت کرے تو اس سے اسے کوئی ضرر نہیں پہنچنا' کیونکہ قرآن ایک مستقل کتاب ہے ' جو اللہ کی طرف سے بذریعہ وحی آئی ہے ' بلکہ یہ مخالفت اس کے صدق کی اور عیسا ئیوں کی کتب میں تحریف واقع ہونے کی سب سے بڑی قطعی دلیل ہے۔

## www. KITABOSUNNAT.COM



# فصل دوم

## احادیث نبویہ شریفہ پر پادر ہوں کے شہمات کے ردیس

پہلا جبہہ: پادری کہتے ہیں کہ احادیث کے راوی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویاں 'آپ کے اقرباء اور آپ کے اصحاب ہیں 'اور آپ کے حق میں ان کی شمادت کا اعتبار نہیں۔

جواب یہ ہے کہ بیر شہد پادر یوں پر دار دکیا جاسکتا ہے اور کہا جاسکتا ہے کہ موجودہ انا جیل میں حضرت مسے کے جواحوال واقوال درج ہیں ان کے رادی حضرت مسے کے اصحاب اور شاگر دہیں اور آپ کے حق میں ان کی شہادت کا عقبار نہیں 'بالحضوص محمر صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ میں ہے کسی نے بھی وییا مبالغہ نہیں کیا ہے جیسا کہ چو تھے انجیل نے اس انجیل کے آخر میں (یو حنا باب ۲۱ فقرہ ۲۵ میں) کیا ہے 'چنانچہ کہا ہے : "اور بھی بہت سے کام بیں جو یسوع نے کئے اگر وہ جداجد الکھے جاتے تو میں سمجھتا ہوں کہ جو کتا ہیں لکھی جاتیں ان کے لئے دنیا میں کوئی مجھتا کو نیا میں کوئی مجھتا کو نیا میں کوئی مجھتا کو نیا میں کوئی مجھتا کے لئے دنیا میں کوئی مجھتا کہ دنیا میں کوئی مجھتا ہوں کہ جو کتا ہیں لکھی جاتیں ان

کوئی شک نہیں کہ کلام نراجھوٹ اور بدترین شاعر اند مبالغہ ہے 'اور یہ عقلاء کوایمان کی طرف نہیں لے جاسکتاالبتہ ہیو قوف کو دھو کہ دے سکتا ہے۔

یہ بھی یادرہے کہ شیعوں کا اتنا عشری فرقہ صحابہ رضوان اللہ علیم اجمعین کے بارے میں جو بکواس کر تاہے اس میں پادری حضرات کے لئے کوئی دلیل نہیں ہے 'کیونکہ بعض عیسائی فرقے بھی ایسے پائے گئے ہیں کہ ان کے اقوال و اعتقادات کی وجہ سے پادری حضرات نے ان پر کفر اور بدعت کا تھم لگایاہے' مثلاً وہ کہتے ہیں کہ خدادو ہیں' ایک خیر کا خدا اور میر اشر کا خدا' اور شرکے خدانے ہی موسی علیہ السلام کو توریت وی' اور میہ کہ عیسی علیہ السلام جنم میں اترے اور ساری شریر وحوں کو باہر نکال لائے اور نیک لوگوں کی علیہ السلام جنم میں اترے اور ساری شریر وحوں کو باہر نکال لائے اور نیک لوگوں کی



روحیں ای میں رہنے دیں اور ہے کہ جس نے موکی علیہ السلام سے کلام کیااور انہیاء ہود کو دھو کہ دیا دہ شیطان تھا اور ہے کہ تمام انہیاء بنی امر ائیل چور اور ٹھگ تھے اس طرح اس بدعتی فرقہ کے اور دوسرے اقوال ہیں۔اور کوئی شک نہیں کہ عیسائی اس قتم کے کافرانہ اقوال واعتقادات کا افکار کرتے ہیں اور کتے ہیں کہ اس فرقہ کے اقوال سے باتی عیسا ئیوں پر ججت قائم نہیں ہو سکتی ہم بھی ان سے کتے ہیں کہ جب اس فرقے کے اقوال تم پر ججت نہیں بن سکتے تو بعض اسلامی فرقوں کے اقوال جمہور اہل اسلام پر بھی ججت نہیں بن سکتے اور ان سے دلیل قائم نہیں ہو سکتی خصوصاً اس صورت میں جبکہ ہے اقوال قرآن کر یم کی نصوص اور بعض ایک اہل ہیت کے اقوال کے مخالف ہوں اور قرآن کر یم میں بہت کے اقوال کے مخالف ہوں اور قرآن کر یم میں بہت کی آقوال کے مخالف ہوں اور قرآن کر یم میں بہت کے کفر کی موجب ہواور انہیں ایمان سے باہر کردے 'از انجملہ :

ا-سورة التوبه 'آیت • • امین الله کاار شاد به:

﴿ وَالنَّيِهُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهْجِرِينَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوْهُمْ بِإَحْسَانَ زَّضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُولَعَنْهُ وَاعْدَاهُمْ جَنْتٍ تَجْرِي تَعْتَهَا الْأَنْهُ رُخْلِدِينَ فِيهَا آبَدًا وَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾

اور مهاجرین وانصار میں سے پہلے پہل سبقت کرنے والے اور وہ لوگ جو اچھائی کے ساتھ ان کے پیرو ہوئے اللہ ان سے راضی ہوااور وہ اللہ سے راضی ہوئے اور اللہ نے ان کے لیے ایسی جنتیں تیار کی ہیں جن کے نیچے نہریں بہتی ہیں'ان میں سے ہیںشدر ہیں گے' بھی زبر دست کامیالی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے سابقین اولین' مهاجرین وانصار کواپی رضامندی اور جنت میں ہیشگی ک خوشخبری وی ہے' اور کوئی شک نہیں کہ ابو بکر وعمر اور عثان وعلی رضی اللہ عنهم سابقین



اولین میں سے تھے۔ لندا ٹابت ہوا کہ انسیں اللہ کی رضااور جنت کی بشارت ہے اور یہیں سے ان کی خلافت کی صحت بھی ٹابت ہوئی 'اور جس طرح حضرت علی پر طعن کرنے والے کی بات مر دود ہے اس طرح باقی متیوں پر طعن کرنے والے کی بات بھی مر دود ہے ' نہ ان میں طعن کی کوئی مخجائش ہے اور نہ دوسرے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین میں۔

٢- سورة التوبه "آيت ٢٢٥٢٠ مين الله تعالى كارشاد ب

﴿ ٱلذِينَ المَنُوُا وَ هَاجَرُوا وَجَهَ لُواْ فَسَيدِلِ اللهِ بِآمُوالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ آعُظُمُ دَرَجَة يَعنْدَ اللهِ وَالُولِمِ فَهُ الْفَالْمِرُونَ ﴿ يُبَشِّرُ مُوْرَتُهُمُ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَ
بِضُوانٍ وَجَنْتٍ لَهُ مُونَهُما نَعِيْمُ مُعْقِيمٌ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا آبَكَ الْآنَ اللهَ عِنْدَهَ آجُرُ عَظِيمٌ ﴾

جولوگ ایمان لائے اور ججرت کی اور اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جان ہے جہاد کیا وہ اللہ کے نزدیک بڑے عظیم در ہے والے ہیں اور دبی لوگ کا میاب ہیں 'ان کو ان کا پرور دگار بشارت دیتا ہے اپنی رحمت کی اور رضوان کی 'اور الیی جنتوں کی جن میں ان کے لئے دائمی نعمت ہوگی 'ان میں ہمیشہ رہیں گے ' بیشک اللہ کے نزدیک بڑا اجرے۔

یمال اللہ تعالی اپی راہ میں جماد کرنے والے مومنین مماجرین کے بارے میں فرمار ہا ہے کہ اللہ کے نزدیک ان کے بوے درج ہیں اور وہ لوگ کا میاب ہیں 'اللہ کی طرف ہے ان کے لئے رحمت اور جنتوں میں ابدی خلود کی بشارت ہے 'اور اسے بیوں موکد کیاہے کہ وہ ہمیشہ قائم رہنے والی نعمت ہے۔ اور کوئی شک نہیں کہ خلفائے اربعہ اپی جان و مال کے ساتھ اللہ کی راہ میں جماد کرنے والے مومنین مماجرین مین سے ہیں' للذا ان کی کا میا بی بھی فابت ہے 'ان کیلئے بشارت بھی فابت ہے اور ان کی خلافت کی صحت بھی فابت ہے 'اور



ان میں اور دوسرے صحابہ رضی اللہ عنهم اجمعین میں طعن کی کوئی مخبائش نہیں ہے۔ ۳-سورۃ التوبیہ 'آیت ۸۹٬۸۸ میں اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ لِكِنِ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ امْنُوامَعَهُ جُهَدُوْ الْمِكُو الْهِمُ وَانْفُسِهِمُ وَاوُلَلِكَ لَهُمُ الْحَيْرِتُ وَلُولِلِكَ هُمُ الْمُفْلِعُونَ \* اَعَدَاللهُ لَهُمُ جَفَّتٍ تَجْرُى مِنُ تَحْتِهَا الْاَنْهُ رُخِلِدِينَ فِيهَا ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾

لیکن رسول اور جولوگ ان کے ساتھ ایمان لائے انہوں نے اپنے مال اور اپنی جان کے ساتھ جماد کیا 'یہ وہلوگ ہیں جو کے ساتھ جماد کیا 'یہ وہلوگ ہیں جو کا میاب ہیں' اللہ نے ان کے لئے جنتیں تیار کر رکھی ہیں جن کے نیجے نسریں بہتی ہیں 'یہلوگ اس میں ہمیشہ رہیں گے اور یمی بردی کا میابی ہے۔

اللہ نے یہال مومنین و مجاہدین صحابہ کوجورسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم کے ساتھ تھے بشارت دی ہے کہ ان کیلئے بھلائیاں ہیں 'کامیابی ہے اور جنت میں ہیں گئی ہے 'اور کوئی شک نہیں کہ خلفائے اربعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جماد کرنے والے مومنین میں سے تھے 'للذا ان کے لئے کامیابی 'بھلائیاں اور جنٹ کی ہیں گئی ثابت ہے اور یہیں سے ان کی خلافت کی صحت بھی ثابت ہوتی ہے اور ان میں اور دوسرے صحابہ رضی اللہ علین میں طعن کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

م-سورة الحج، آيت اله مين الله تعالى كارشاد ب:

﴿ ٱلَّذِينَ إِنْ مَكَنَّهُمُ فِي الْرَضِ آقَامُواالصَّلَوَةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ وَامَرُوْا بِالْمَعُرُونِ وَنَهَوُا عَنِ الْمُنْكَرِّ وَلِلهِ عَاقِبَهُ ٱلْأَمُورِ ﴾

وہ لوگ کہ اگر ہم اسیں زمین میں غلبدے دیں تووہ نماز قائم کریں گے 'ز کوۃ ادا



کریں گے' بھلائی کا تھم دیں گے اور برائی ہے روکیس گے اور سارے معاملات کا انجام اللہ کے لئے ہے۔

یہ ان مماجرین کے اوصاف ہیں جواپنے گھروں سے ناحق نکال دیئے گئے تھے 'جواس سے پہلے کی آیت (۴۰) میں فد کور ہیں۔ یمال اللہ نے ان مماجرین کاوصف بیان کیا ہے کہ اگر اللہ ان کوز مین میں غلبہ و حکمر انی عطا کر دے تودہ چار کام کریں گے: نماز قائم کرنا'ز کوۃ دینا' بھلائی کا حکم کرنا اور برائی سے رو کنا۔ اس میں کوئی شک نہیں کر سکتا کہ اللہ تعالیٰ نے خلفاء اربعہ کوز مین میں حکمر انی عطاکی اور ان کے زمانہ میں اسلام کا رقبہ خاصا و سنتے ہوا'اس لیے خابت ہواکہ وہ خود بھی اور ان کے نابت ہواکہ وہ خود بھی اور ان کے بیروکار صحابہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی حق پر اور اللہ کے بہندیدہ راستے پر تھے۔

۵-سورة النور' آیت ۵۵ میں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

﴿ وَعَدَاللّهُ الّذِينَ امَنُوا مِنَكُمْ وَ عَمِلُوا الصّلِحْتِ لَيَسْتَخَلْفَتَهُمُ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَذِيْنَ مِنْ قَيْلِهِمْ وَلِيُكِنِّ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الّذِى انْقَضْ لَهُمْ وَلَيْكِ لَنَّهُمْ مِنْ اَبَعْدِ خَرِّفِهِمُ امْنَا ﴿ يَعْبُدُونَ فِي لَاثِيْرِ كُونَ بِي شَيْئًا وْمَنْ كَفَى بَعْلَ ذَلِكَ فَأُولَإِكَ هُوُ الْفَسِقُونَ ﴾

تم میں سے جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کے اللہ نے ان سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں ضرور زمین کا خلیفہ بنائے گا جیسا کہ ان سے پہلے کے لوگوں کو خلیفہ بنایا 'اور انہیں ان کے جس دین کوان کے لئے پہند کیا ہے اسے غلبہ (یا قابو) عطاکرے گا اور انہیں ضرور ان کے خوف کے بعد امن سے بدل دے گا 'وہ میری عبادت کریں گے ' میرے ساتھ کی کوشر یک نہ کریں گے 'اور جس نے اس کے بعد کفر کیا تواہیے ہی



لوگ فاسق ہیں۔

اور کوئی شک نہیں کہ اس آیت کے مخاطب وہی مومنین ہیں جو اس کے نزول کے وقت موجود سے 'اور لفظ استخلاف (خلیفہ اور جانشین بنانا) ولالت کر تاہے کہ اس وعدے کا حصول رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ہوگا 'اور معلوم ہے کہ آپ خاتم الا نبیاء ہیں 'آپ کے بعد کوئی نبی نہیں۔ اس لئے اس استخلاف سے مراد 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ائمہ و خلفاء ہیں 'اور ساری مغیریں جو الن لوگوں کی طرف بلیٹ رہی ہیں وہ سب کی سب جمع کے صیغہ پر ہیں 'اور جمع حقیقی تین سے کم پر محمول نہیں ہو تا'للذا ثابت ہوا کہ یہ امکہ اور خلفاء جن سے یہ وعدہ کیا گیاہے تین سے کم نہیں ہوں گے۔

اور الله تعالیٰ کابی ارشاد: ﴿ وَلَيْمَكِنْكَ لَهُمْ ﴾ "ان کو غلبه یا قابو عطاکرے گا"اس بات کاوعدہ ہے کہ ان کو دنیا میں شوکت و قوت اور نفوذ حاصل ہوگا۔اور کوئی بھی شک نہیں کر سکتاکہ خلفائے ثلاثہ ابو بکر 'عمر اور عثان رضی الله عنهم کوبیہ وعدہ حاصل ہوا۔

اورالله تعالی کابی ارشاد: ﴿ دِیْنَهُ وُالَّذِی اَدْتَعْنَی لَهُمْ ﴾ "جس دین کوان کے لئے پند کیا"اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جودین الن کے عمد میں ظاہر وغالب ہوا وہی الله تعالیٰ کا پندیدہ دین ہے۔

اور الله تعالی کابید ارشاد: ﴿ وَلَيْهَا لِهُمْ مِنْ اَبَعْدِ حُوفِهِ مُمَّاً ﴾ "ان کو ضرور ان کے خوف کے بعد امن سے بدل دے گا"اس بات کا وعدہ ہے کہ وہ لوگ اپنے عمد خلافت میں مامون ہوں گے ، خو فزدہ نہیں ہول گے ۔ کوئی شک نہیں کہ خلفاء ٹلا شرضی اللہ عنم کے عمد میں بیدو عدہ حاصل ہوا۔

اور الله تعالیٰ کابی ارشاد: ﴿ يَعَبُدُونَنِیُ لَانِیْمِ کُونَ بِی شَیْنًا ﴾ "میری عبادت کریں گے "دلالت کرتاہے کہ وہ لوگ اپنے



عهد خلافت میں مومن ہوں گے 'مشرک نہ ہوں گے۔ سر عنہ کی سر میں میں میں عنہ کی سر کے ا

لنذا یہ آیت چاروں خلفاء رضی الله عنهم کی امامت (حکمرانی) کے صحیح ہونے پر و لالت کرتی ہے ' بالحضوص ان میں سے پہلے تین یعنی ابوہر صدیق' عمر فاروق اور عثان ذوالنورین رضی الله عنهم کے عمد میں۔ کیونکہ عظیم فتوحات' مکمل غلبہ ' دین کا ظہور اور امن جیسا ان کے دور میں حاصل ہواوییا حضرت علی رضی الله عنہ کے عمد میں حاصل نہیں ہوا۔ اس سے خابت ہواکہ خلفائے علا شاور ان کے بیروکار باتی صحابہ رضی الله عنهم کے حق میں شیعہ جو بکواس کرتے ہیں اور حضرت عثمان اور حضرت علی رضی الله عنهما کے حق میں خوارج جو بکواس کرتے ہیں وہ قر آن کریم کی نص سے باطل ہے۔ لہذا ان کی بات کی طرف التفات بکواس کرتے ہیں وہ قر آن کریم کی نص سے باطل ہے۔ لہذا ان کی بات کی طرف التفات نہیں کیا جاسکتا اور خدان کے اقوال سے جمہور اہل اسلام پر حجت قائم کی جاسکتی ہے۔

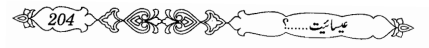
۲ – سور قالفتی آیت ۲ ۲ میں اللہ تعالیٰ کا ار شاد ہے :

﴿ إِذْجَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُو إِنْ قُلُوْبِهِمُ الْمَبِيَّةَ حَبِيَّةَ الْمَاهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْزَمَهُ مُرَكِلَمَةَ التَّقُولَى وَكَانُوْ ٱلْحَقَّ بِهَا وَآهْلَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَكُمْ عِلَيْمًا ﴾

جب کا فروں نے اپنے دلوں میں حمیت کو (وہ بھی) حمیت جاہلیت کو جگہ دی تو اللہ نے اپنے رسول اور مومنین پر اپنی سحینت نازل کی اور انہیں تقویٰ کی بات پر جمائے رکھا اور وہی اس کے زیادہ مستحق اور اہل تھے اور اللہ ہر چیز کو خوب جانے والا ہے۔

اور سورة الفتح بى كى آيت ٢٩ مين الله كالرشاد ب

﴿ مُحَمَّدُنَّ وَمُولُ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهَ آلِشَكَ آءُعَلَ الْكُفَّارِيَّ آءُنَيْتُهُمْ تَرْهُمُ لُكَعَاسُجَّدًا يَبْتَغُوْنَ فَضْلَاتِنَ اللَّهِ وَرَضُوانَّ آئِيْمَاهُمْ فِي وَجُوْهِمْ مِّنْ آثِرَ الشُّجُوْدُ ﴾



محمد الله کے رسول ہیں 'اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں کافروں پر سخت ہیں 'آپس میں رحم دل ہیں 'تم انہیں دیکھو گے کہ رکوع اور سجدے کر رہے ہیں 'اللہ کے فضل اور رضا مندی کی جتجو میں ہیں 'ان کا نشان ان کے چروں پر سجدوں کے اثر سے ہے۔

ان آیات میں اللہ تعالی نے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے حق میں ارشاد فرمایا ہے کہ وہ مومن ہیں اور سکنیت کے نزول میں رسول کے شریک ہیں' تقویٰ کی بات کے زیادہ مستحق اور اہل ہیں' اور بیہ تقویٰ ان کے لئے لازم ہے' ان سے جدا نہیں ہو سکتا' اور ان کی مدح فرمائی ہے کہ وہ کفار پر سخت اور آپس میں رحمدل ہیں' وہ رکوع اور سجد ہے کرتے ہیں' اللہ کا فضل اور رضامندی چاہتے ہیں۔ اور کوئی شک نہیں کہ خلفائے اربعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب میں سے تھے' لہذاوہ اس وصف و مدح میں داخل ہیں' اور جو ان کے حق میں اور ان کے پیروکار صحابہ کے حق میں اس کے بجائے کوئی اور اعتقادر کھتا ہے وہ خطاکار ہے' اس کا عقیدہ باطل ہے اور قر آن کریم کی نص کے مخالف ہے۔

ے - سورۃ الحجرات 'آیت کے میں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

﴿ وَالِانَّ اللهَ حَتَبَ اِلَيُكُو الْرِيْمَانَ وَزَتَيَهُ فِي قُلُو يَكُمُ وَكُوَّهُ اللَّهُ وَالْفَسُوقَ وَالْعِصْيَانَ \* اُولِيِّكَ هُوُ الرَّسِيْدُونَ ﴾

کیکن اللہ نے ایمان کو تمہارے لئے محبوب بنا دیا اور اسے تمہارے ولول میں مزین کر دیا اور کفر اور بدکاری اور نا فرمانی کو تمہارے لئے ناگوارٹھر ایا' میں لوگ راہ یافتہ جیں۔

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ ایمان ہے محبت رکھتے تھے اور کفر و فیتق اور نا فرمانی کو گوار انہ کرتے تھے اور ہدایت یافتہ تھے۔ للذاان کے

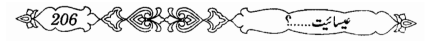


حق میں اس کے برعکس اعتقاد رکھنا خطاہے 'اور قر آن کر یم کی نص کے مخالف ہے۔ ۸-سورة الحشر آیت ۸ '۹ میں اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ لِلْفُعَرَّا وَالْمُعْدِينَ الَّذِينَ الْخَوْجُوامِنَ دِيَارِهِمُ وَالْمُوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلَامِّنَ اللهِ وَرَضُوانَا وَيَنْفُرُونَ اللهَ وَرَسُولَة الْوَلِمِكَ هُوالصَّدِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُ وَالسَّارَ وَرَضُوانَا وَيَنْفُرُونَ اللهَ وَرَسُولَة الْوَلِمِكَ هُوالصَّدِقُونَ ﴿ وَالّذِيمُ وَاللّهِمُ وَالْمَانَ مِنْ فَيُلِهِمْ عَاجَمَةً مِّمَا اللهُ وَيُومُونَ فَلُ مَنْ يُومَى اللهُ وَمَنْ يُومَى اللهُ وَلَهُ كَانَ يِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَى شُتَحَ نَفُسِهِ فَاوْلِمِكَ فَمُ اللهُ فَلِمُونَ ﴾ فَمُ اللهُ فَلِمُونَ ﴾

(فے کا مال) ان مهاجر فقیروں کے لئے ہے جوابے گھروں سے اور اپنے الوں سے
نکال دیئے گئے ہیں 'وہ اللہ کا فضل اور اس کی رضا مندی چاہتے ہیں اور اللہ اور اس
کے رسول کی مدد کرتے ہیں۔ یہی لوگ راستباز ہیں 'اور (یہ مال فے) ان کے لئے
ہے جنہوں نے اس گھر میں (یعنی مدینہ میں) اور ایمان میں ان سے پہلے جگہ بنائی
ہے 'اپنی طرف ہجرت کرکے آنے والوں سے محبت کرتے ہیں اور جو پچھ ان کو ویدیا
جائے اس سے وہ اپنے دلوں میں کوئی دغد نے نہیں رکھتے اور اپنے او پر انہیں ترجیح
وی کامیاب ہے۔

اس میں اللہ نے مهاجرین کی مدح کی ہے کہ ان کی ہجرت دنیا کے لئے نہیں ہے 'بلکہ اللہ کی رضامندی حاصل کرنے کے لئے اور اللہ اور اس کے رسول کے دین کی نصرت کے لئے ہے 'اوروہ قول و فعل دونوں میں سیچ ہیں 'اور اللہ تعالیٰ نے انصار کی بھی مدح کی ہے کہ جو لوگ ان کے پاس ہجرت کر کے آئے ہیں ان سے محبت رکھتے ہیں اور ان مهاجرین کو



جب کوئی خیر حاصل ہو تا ہے تو ان انصار کو خوشی ہوتی ہے اور یہ مماجرین کو خود محاج ہوتے ہوئے بھی اپنے آپ پر ترجیح دیتے اور مقدم رکھتے ہیں۔

اور کوئی شک نہیں کہ اس قتم کے اوصاف کمال ایمان پر دلالت کرتے ہیں 'پھر اللہ نے ان کے بچے ہونے کی شمادت دی ہے 'اور چونکہ بید لوگ ابو بکر رضی اللہ عنہ کو "یا خلیفة رسول اللہ" کہتے تھے 'لند اضروری ہے کہ وہ اس قول میں بچے ہوں اور ضروری ہے کہ ان کی امامت و خلافت کی صحت کا یقین کیا جائے۔ للذاجو شخص حضرت ابو بکررضی اللہ عنہ کے حق میں اس کے علاوہ کوئی اور اعتقادر کھتا ہے وہ خطاکار ہے '
اس کا عقیدہ باطل ہے اور نص قر آن کے مخالف ہے۔

9 - سورة آل عمر ان 'آیت • ۱۱ میں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے :

﴿ كُنْ تُمْ خَنْكِ أَمَّةٍ الْخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُسُرُونَ بِالْمَعْرُوْفِ وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ
وَتُوْمِنُونَ بِاللهِ ﴾

تم بہترین امت ہو جولو گوں کے لئے نکالی گئی ہے ' بھلائی کا حکم دیتے ہو' برائی ہے روکتے ہواور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

اس میں اللہ تعالیٰ نے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کی مدح کی ہے کہ وہ بہترین امت بیں ' بھلائی کا حکم دیتے ہیں ' برائی ہے روکتے ہیں اور اللہ پر ایمان رکھنے والے ہیں۔اور کوئی شک نہیں کہ خلفائے اربعہ اس امت محمودہ ہے تھے 'اور جو شخص ان کے بارے میں اس کے سواکوئی اور اعتقاد رکھے وہ خطاکار ہے اور قرآن کریم کے صریح مخالف ہے۔

## اب ذیل میں اسمہ اہل بیت کے بعض اقوال پیش خدمت ہیں:

ا - كتاب نج البلاغه ميں جو شيعوں كے نزديك مقبول كتاب ہے ' حضرت على رضى الله عنه كا ارشاد ہے : "الله كے لئے ہے فلال كى خوبى (اور ايك روايت ميں ہے فلال كى

آزمائش) کہ اس نے(۱) کجی سید ھی کی(۲) بیاری کا علاج کیا (۳) سنت قائم کی (۳) بدعت کو پیچھے بھینکا(۵) پاکدا من اور (۲) بے عیب گذر گیا(۷) و نیاکا خیر پایا(۸) اور اس کے شر سے پہلے گذر گیا(۹) اللہ کی اطاعت کی(۱۰) اور اس کے حق کے مطابق اس کا تقویٰ اختیار کیا۔

اکشر شار حین کے نزدیک (جن میں فقیہ کمال الدین بحر انی شیعی متوفی ۲۸۱ ہے۔ ۱۳۸۲ء بھی ہے) فلال سے مرادابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہیں 'جبکہ بعض شار حین نے یہ اختیار کیا ہے کہ وہ عمر فاروق رضی عنہ ہیں۔ ہمر حال اس قول میں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو بحریا حضرت عمر رضی اللہ عنہ اللہ عنہ اللہ عنہ اور جب الن کے یہ اوصاف ذکر کئے ہیں 'اور جب الن کے یہ اوصاف ان کی وفات کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اقرار کے مطابق خابت ہیں تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد الن کی خلافت کی صحت میں کوئی شک باتی شیں رہتا۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بعض مکا تیب میں شارحین نبج البلاغہ کی نقل کے مطابق حضرت ابو بمروعمر رضی اللہ عنہ کے حق میں ان کا بیہ قول آیا ہے: "میری عمر کی قتم! اسلام میں ان کا در جہ عظیم ہے اور ان کی و فات کی مصیبت اسلام کے لئے ایک سخت زخم ہے 'اللہ ان دونوں پررحم کرے اور ان کے نمایت ایجھا عمال کی ان کو جزاد ہے "۔

۲- کتاب کشف الغمہ جے ایک معتد اثنا عشری شیعہ علی بن عیسی ارد بیلی متوفی ۱۹۲ ھ /۱۹۲ھ /۱۳۹۳ء نے تعنیف کیا ہے اس میں یہ مصنف ذکر کر تا ہے کہ :"امام ابو جعفر الباقر) علیہ السلام سے تلوار کی زینت کاری کے بارے میں بوچھا گیا کہ کیا یہ جائز ہے ؟ انہوں نے کہا : ہاں 'ابو بحر صدیق نے اپنی تلوار کی زینت کاری کی۔ راوی نے کہا : آپ یوں کمہ رہے ہیں ؟ اس پر حضرت امام اپنی جگہ سے المجل پڑے اور فرمایا : ہاں



صدیق! ہاں صدیق! ہاں صدیق! اور جوان کو صدیق نہ کے اللہ اس کی بات دنیااور آخرت میں سچی نہ کرے "۔

اور کتاب "الفصول المبحه "کامصنف محمد بن حسن الحر عاملی 'جوا تناعشری شیعول کے کبار علماء میں سے ہاس نے نقل کیا ہے کہ ایک جماعت ابو بکر 'عمر اور عثان رضی الله عنهم کی نکتہ چینی کر رہی تھی توان سے ابو جعفر محمد باقر نے کہا کہ ذرا مجھے یہ بتاؤکہ تم لوگ "ان مہاجرین میں سے ہو جنہیں ان کے گھرول اور مالول سے نکال دیا گیا تھا'جو اللہ کا فضل اور اس کی رضامندی چاہتے تھے اور اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے تھے "؟انہوں نے کہا اس کی رضامندی چاہتے تھے اور اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرتے تھے "؟انہوں نے کہا ایجما تو تم ان لوگوں میں سے ہو "جنہوں نے اس گھر (مدینہ) میں اور ایمان میں ان سے پہلے جگہ بنائی تھی اور جوا ہے پاس ہجرت کر کے آنے والوں سے محبت کرتے تھے "؟انہوں نے کہا ناچھا تو تم لوگ ان دونوں میں ہے کہی ہمی کر تے تھے "؟انہوں نے کہا نہیں ۔امام نے کہا :اچھا تو تم لوگ ان دونوں میں سے کہی نہیں ایک گروہ سے ہونے سے بری ہواور میں شادت دیتاہوں کہ تم لوگ ان میں سے بھی نہیں ہو جن کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا ہے :

﴿ وَالَّذِينَ جَأَءُوْمِنَ ابَعُدِ هِمُ يَقُونُوْنَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَلِيُوْ اِنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا پالْإِيمَانِ وَلَا يَجْعَلُ فِي ثَانُونِنَا عِلْاً لِلَّذِينَ امَنُوا رَبَّنَا لِتَكَ رَءُوفٌ رَّحِيهُمْ ﴾

اور جولوگ ان کے بعد آئے جو کتے ہیں کہ اے ہمارے رب! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھا کیوں کو بھی جو ایمان کے ساتھ ہم سے پہلے گذر چکے ہیں اور ہمارے دلوں میں ان کے لئے کینہ نہ بناجو ایمان لائے 'اے ہمارے رب! بیشک تو مربان ورجیم ہے۔

توابو جعفر محمر با قرر حمه الله کے اقرار سے ثابت ہوا کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ صدیق



برحق ہیں 'ان کا منکر و نیااور آخرت میں جھوٹاہے 'اور صدیق 'فاروق اور ذوالنورین رضی اللہ عنہ میں کی کاللہ نے تعریف کی عنہ میر نکتہ چینی کرنے والا مسلمانوں کی جماعت سے خارج ہے جس کی اللہ نے تعریف کی ہے۔اللہ تعالیٰ ہمیں صحابہ رخوان اللہ علیم اجمعین کے حق میں سوء اعتقاد سے بچائے اور ان کی محبت پر ہمار اضائمہ کرے 'آمین۔

## دومراهبه :

پادری کتے ہیں کہ کتب حدیث کے مؤلفین نے رسول کو نمیں دیکھا'نہ ان کے معجزات کا پی آئھوں سے مشاہدہ کیا'نہ ان کی وفات کا پی آئھوں سے مشاہدہ کیا'نہ ان کی وفات کے سویادو سوسال کے بعد تشکسل سے سنا' پھر آئمیں آٹھا کیااور ان کی آدھی مقدار نا قابل اعتبار ہونے کی وجہ سے ساقط کردی۔

جواب یہ ہے کہ جمہور اہل کتاب اگلوں سے بچھلوں تک زبانی روایات کو لکھی ہوئی روایات کے ہم بلہ مانتے تھے 'بلکہ جمہور یہودان کو لکھی ہوئی سے عمدہ اور زیادہ قابل اعتبار سجھتے تھے 'کیتھولک فرقہ ان زبانی روایات کو لکھی ہوئی کے برابر مانتا ہے اور عقیدہ رکھتا ہے کہ دونوں ہی واجب التسلیم اورایمان کی اصل ہیں۔

## زبانی روایات کے بارے میں یمود کامو قف:

یموداین قانون کی دوقتمیں کرتے ہیں 'ایک لکھاہوا جے وہ توریت کہتے ہیں 'دوسرانہ کھاہوا اور اے وہ زبانی روایات کتے ہیں جوان تک مشاکُ کے واسطے سے پنجی ہیں۔ ان کا دعویٰ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موکیٰ علیہ السلام کو جبل طور پر دونوں قتم کے قوانین دئے تھے 'ایک ان تک کتاب کے ذریعہ پنچا ور دوسر امشاکُ کے ذریعہ پنچا 'جے انہوں نے زبانی طور پر نسلا بعد نسل ایک دوسر ہے نقل کیا۔ ان کا عقیدہ ہے کہ یہ دونوں مرتبے میں مساوی ہیں۔ اللہ کی طرف سے ہیں اور انہیں قبول کرنا ضروری ہے 'بلکہ وہ زبانی روایات کو مساوی ہیں۔ اللہ کی طرف سے ہیں اور انہیں قبول کرنا ضروری ہے 'بلکہ وہ زبانی روایات کو



کھی ہوئی روایات پرترجیح دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ لکھا ہوا قانون نا قص ہے اور بہت سے مقامات پر مغلق ہے اور بہت سے مقامات پر مغلق ہے ' اور زبانی روایات کا عتبار کئے بغیر پورے طورے ایمان کی اصل نہیں ہو سکتا ہے ' کیونکہ زبانی روایات زیادہ واضح اور کامل ہیں اور لکھے ہوئے قانون کی شرح اور سکتا ہے ' کیونکہ زبانی روایات کے سمجیل کرتی ہیں ' اسی لئے اگر لکھے ہوئے قانون ( توریت ) کے معانی زبانی روایات کے مخالف ہوں تواس لکھے ہوئے قانون کور دکر دیتے ہیں۔

تان کے درمیان مشہور ہے کہ بنی اسر ائیل ہے جو عمد لیا گیا تھا وہ اس لکھے ہوئے قانون کے لئے نہ تھا، بلکہ ان زبانی روایات کے لئے تھا۔ گویا نہوں نے اس حیلے ہے لکھا ہوا قانون کھینک مار ااور زبانی روایات کو اپنے دین اور ایمان کی بنیاد بنالیا۔ چنانچہ وہ انمی روایات کے مطابق اللہ کے کلام کی تفسیر کرتے ہیں 'اگر چہ بیر روایتی معنی بہت ہے مقامات پر اللہ کے لکھے ہوئے کلام کے مخالف ہو۔ حضر ت عیلی علیہ السلام کے زمانے میں یہود کا یہ حال افراط کی حد کو پہنچ گیا تھا 'یمال تک کہ وہ ان روایات کی تعظیم لکھے ہوئے قانون سے زیادہ کرنے گیا تھا 'یمال تک کہ وہ ان روایات کی تعظیم لکھے ہوئے قانون سے زیادہ کرنے گیا تھا کہ مشاکخ کے الفاظ سے اس معاملے میں ڈانٹ پلائی تھی کہ مشاکخ کے الفاظ توریت سے زیادہ محبوب ہیں اور توریت کے الفاظ بعض اچھے ہیں اور بعض اچھے ہیں اور ابنیاء کے الفاظ سے نیادہ عمدہ ہیں۔ انہیاء کے الفاظ سے کے سب اچھے ہیں اور انبیاء کے الفاظ سے بست ہیں زیادہ عمدہ ہیں۔

ای طرح ان کے دوسرے اقوال بھی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ لوگ زبانی روایات کی تعظیم لکھے ہوئے قانون سے زیادہ کرتے ہیں اور لکھے ہوئے قانون کو زبانی روایات کی شرح کی روشنی میں سمجھتے ہیں۔ گویالکھا ہوا قانون ان کے نزدیک مردہ جسم کے درجے میں ہے اور زبانی روایات روح کے درجے میں ہیں جس سے زندگی ہے۔



وہ کتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کو توریت دی اور اے لکھنے کا حکم دیا۔ (پس میہ لکھا ہوا قانون ہے)اور انہیں توریت کے معانی بھی دیے اور بغیر ککھے ہوئے ان کی تبلیخ کا تھم فرمایا (اور بیر زبانی قانون ہے) بیر دونوں قانون موسیٰ علیہ السلام بہاڑ ہے لے کر آئے اور لکھا ہوااور زبانی دونوں قانون حضرت ہارون کو 'ان کے دونوں صاحبز ادوں کو 'اور ستر مشائح کو پہنچایا ' اور ان لو گول نے باقی بی اسر ائیل کوان کی خبر دی۔ پھر یہ زبانی رولیات زبان در زبان نقل ہوتی رہیں 'یہال تک کہ انہیں ربی یہوداہ حق دوش "یوضاس" نے تقریباً • ۵ اء میں جمع کیااور انہیں جمع کرنے میں بری جانفشانی کے ساتھ جالیس برس لگار ہا' پھر انہیں ایک کتاب میں مدون کیااور اس کا نام مشنا رکھا۔ یہ مشناان زبانی روایات پر مشمل ہے جنہیں موی علیہ السلام کے بعد تقریباً سترہ صدیوں تک مشائخ زبانی تقل كرتے رہے۔ يبود كاعقيدہ ہے كہ جو پچھ اس كتاب ميں ہے وہ سب لكھے ہوئے قانون كى طرح اللہ کے پاس سے ہے اور اس کی طرح اس کو بھی تشکیم اور قبول کرنا ضروری ہے۔ علمائے یہود نے کتاب مشاکی دو شرحیں لکھیں ۔ ایک تیسری (اور کہا جاتا ہے کہ یانچویں)صدی عیسوی میں برومیلیم (قدس) کے اندر 'اور دوسر ی چھٹی صدی عیسوی کے شروع میں بابل کے اندر۔ان شرحول کانام " کمرا" یعنی کمال رکھا گیا ہے ' کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ مشاکی متن کی مکمل توضیح انہی دونوں شر حوں میں ہوئی ہے 'اور جب اس متن اور شرح (مشا+ كمرا) كو يكجاكرين تويي مجموعه "تلمود" كهلاتاب\_البية دونول ميں فرق كے لئے " تلمود برهیکیم" اور "تلمود بابل" کہا جاتا ہے۔ یہ شرح " کمرا" واہیات حکایتوں ہے بھری ہوئی ہے 'کیکن یہود کے نزدیک قابل تعظیم ہے' وہ اسے پڑھتے پڑھاتے ہیں اور ہر مشکل میں یہ یقین کرتے ہوئے اس کی طرف رجوع کرتے ہیں کہ یہ ان کی مرشدہ۔ چنانچداب يهود كاند هب اور ان كاعقيده ان بى دو تلمودول سے لياجا تاہے جو توريت اور بقيه



کتب انبیاء سے بعید ہیں 'پھریہ تمود ہابل کو تلمود پر محیلتم پر مقدم کرتے ہیں۔

توجب یہود 'زبانی روایات سترہ صدیوں تک ایک دوسرے سے نقل کرتے رہے اور
اس کے باوجود انہیں توریت پر مقدم کرتے ہیں 'حالا نکہ معلوم ہے کہ وہ لوگ اس مدت
کے دوران بڑی بڑی آفتوں اور زبر دست بلاؤں سے دوچار ہوئے 'جن کے سببان کی کہسی
ہوئی کتابیں ضائع ہو گئیں اوران کی اسناد اوراس کا تواتر (تسلسل) ختم ہو گیا 'اس کے باوجود وہ
زبائی روایات کو اپنے ایمان کی بنیاد اور اپنے عقائد کی اصل شار کرتے ہیں تواحادیث شریف
جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک صدی یا دوصدی بعد کہسی گئی ہیں ان پر طعن کس
طرح جائزہے ؟

## زبانی روایات کے بارے میں جمہور قدمائے نصاری کاموقف:

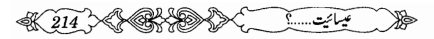
یوسی ہیں نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے کہ کلیمنس نے جب یعقوب حواری کا حال
بیان کیا توالی حکایات نقل کیں جواسے آباء و اجداد سے زبانی روایات کے ذریعہ ملی تھیں'
اور یو حنا حواری کے بارے میں بھی ایسی حکایات نقل کیں جنہیں سینہ بہ سینہ لیا تھا'اور
کلیمنس نے اس کا بھی اعتراف کیا ہے کہ وہ زبانی روایات متعدد شیوخ سے نقل کرتا تھا
جن میں ایک سریانی تھا جو یونان کے اندر تھا' دوسرا آشوری تھا جو مشرق میں تھا' تیسرا
عبرانی تھا جو فلسطین میں تھا۔ لیکن وہ شخ جس سے اس نے زبانی روایات نقل کیں اور وہ
سارے مشاکخ سے افضل تھا اور اس کے بعد اس نے پھر کسی شخ کو تلاش نہیں کیا'وہ ایک
ایسا شخ تھا جو مصر کے اندر رویوش تھا۔

یوی میں نے سے بھی ذکر کیا ہے کہ ارینیوس نے وہ زبانی روایات تحریر کی ہیں جو پولیکارپ سے لی ہو کی زبانی روایات کے ذریعہ تبلیغ کرتا تھا اور کلیسا پولیکارپ سے لی ہوئی زبانی روایات کے ذریعہ تبلیغ کرتا تھا اور ارینیوس فخر کیا کرتا تھا کہ وہ کا پی میں نہیں لکھتا بلکہ قدیم زمانے سے بینے



میں باتیں یادر کھنے کاعادی ہے۔ اس نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ اکنا تھیں کا گذر جب ایشیائے کو چک سے ہوا تو اس نے مختلف کلیسوں کو تقویت دی اور انہیں وصیت کی کہ زبانی روایات کے ساتھ مضبوطی سے چھٹے رہیں اور یہ کہ بیس نے وہ ساری چیزیں تحریر کرلیس جو اسے مشائخ اور ان کے پیرو کاروں سے ملی تھیں 'کیونکہ جو فائدہ اسے زندوں کی زبانی حاصل ہوا'وہ کتابوں سے حاصل نہ ہوا'اور یہ کہ مشہور مورخ تجیبی بوس نے سل عبارت میں پانچ کتابوں کے اندر حواریوں کے وہ مسائل تحریر کئے جو اسے زبانی روایات سے ملے تھے 'اور یہ کہ بہت سے پادریوں نے عید قصے کے بارے میں بہت می زبانی روایات جو بعض اشخاص نے انہیں پیش کی تھیں قبول کیں اور انہیں کتاب کے اندر لکھ کر کنیموں کو ان کی نقول روانہ کیں 'تاکہ لوگوں پر انہیں لازم قرار دیاجائے' اور یہ کہ کلیمنس اسکندریانوس خو حواریوں کے پیروکاروں کا پیروکار تھا اس نے ان احباب کی خواہش پر لبیک کہتے ہوئے عید قصے کے بیان میں ایک کتاب تحریر کی جنہوں نے اس سے طلب کیا تھا کہ پاور پول کی غیرون نے اس سے طلب کیا تھا کہ پاور پول کی زبانی نی ہوئی روایات کی تدوین کر دے۔

کیتھولک جان طرنے جیمس براؤن کو جود سوال خط لکھا تھااس میں ذکر کیا ہے کہ کیتھولک کا بیان کی بنیاد صرف اللہ کا لکھا ہوا کلام نہیں ہے بلکہ وہ عام ہے کہ لکھا ہوا ہو'یا لکھا ہوا نہ ہو۔ یعنی کتب مقدسہ (با عبل) اور زبانی روایات - جو کیتھولک کلیسا کی شرح کے مطابق ہوں - وہ دونوں ہی (ان کے ایمان کی بنیاد) ہیں۔ کیونکہ ارینیوس نے بیان کیا ہے کہ طالب حق کے لئے سب سے آسان طریقہ ہے کہ وہ زبانی روایات تلاش کرے 'اس لئے کہ قوموں کی زبانیں اگر چہ مختلف ہیں لیکن زبانی روایات کی حقیقت ایک ہے' اور زبانی روایات جو حواریوں سے نسل بعد نسیلی منقول ہیں وہ سب کے سب رومن کیتھولک کلیسا میں محفوظ ہیں 'کیونکہ حواریوں نے انہیں لوگوں کے حوالے کر دیا تھا اور لوگوں نے انہیں میں محفوظ ہیں 'کیونکہ حواریوں نے انہیں لوگوں کے حوالے کر دیا تھا اور لوگوں نے انہیں



### كيتقولك كليساكے حوالے كرديا۔

ملز نے ای خط میں یہ بھی ذکر کیا ہے کہ ٹرٹولین نے کہا ہے کہ اہل بدعت کی عادت یہ ہے کہ دہ کتاب مقدس سے تمسک کرتے ہیں اور زبانی روایات چھوڑ دیے ہیں تاکہ کر وردل کو اپنے جال میں بھانس عیں اور اوسط درج کے لوگوں کو شک میں ڈال دیں 'اس لئے ہم ان لوگوں کو اجازت نہیں دیے کہ اپنے مناظروں میں کتب مقدسہ (بائبل) سے استدلال کریں 'کیونکہ جو مباحثہ کتب مقدسہ (بائبل) سے استناد کرتے ہوئے ہوگا اس سے درد سر اور دردشکم کے سواکوئی فائدہ نہ ہوگا 'اوراگر پھے حاصل بھی ہوا تو ناقص ہوگا 'اوراگر پھے حاصل بھی ہوا تو ناقص ہوگا 'کیونکہ دین مسیحی ہوئے ہیں وہ زبانی روایات کے ذریعہ منقول ہیں۔

ملزنے اور یجن ہے اس کی میہ بات نقل کی ہے کہ جارے لئے میہ زیبانہیں ہے کہ جولوگ کتب مقد سہ (بائبل) سے نقل کرتے ہیں ان کی تصدیق کریں اور ان زبانی روایات کو چھوڑ ویں جو ہمیں اللہ کا کلیسا پہنچا تا ہے۔

اور اس نے باسلیوس سے ذکر کیا ہے کہ بہت سے مسائل جو کلیسا میں وعظ کے لئے محفوظ ہیں ان میں سے بعض کتب مقدسہ (با کبل) سے اور بعض زبانی روایات سے لئے محکے ہیں اور دین ہیں ان دونوں کی قوت مساوی ہے۔

اور ابیفانس سے ذکر کیا ہے کہ اس نے بدعتیوں کارد کرتے ہوئے زبانی روایات کے استعمال کی ترغیب دی ہے 'کیونکہ ساری چیزیں کتب مقدسہ (بائبل) میں نہیں پائی جاتیں۔ جاتیں۔

اور گریزاعهم سے ذکر کیا ہے کہ حواریوں نے ہر چیز کی تبلیغ لکھ کر نہیں کی تھی 'بلکہ بہت ساری چیزوں کی تبلیغ زبانی روایات کے ذریعہ کی تھی' اور بیہ دونوں اعتبار میں برابر ہیں'



کیونکہ زبانی روایات ہی ایمان کی بنیاد ہیں 'اور جب کوئی چیز زبانی روایات سے ٹابت ہو تو ہم کوئی دوسری دلیل طلب نہیں کریں گے۔

اور آگٹاین سے ذکر کیا ہے کہ بعض مسائل کی تحریری سند نہیں ہے 'بلکہ وہ زبانی روایات سے لئے جاتے ہیں 'کیونکہ بہت ساری چیزیں کلیسا عوام کے حوالے کر تا ہے ' حالا نکہ وہ لکھی ہوئی نہیں ہو تیں۔

ر بی مویٰ قدی نے بہت سے شواہد پیش کئے ہیں کہ کتاب مقدس (بائبل) بغیر زبانی روایات کے سمجھی نہیں جاسکتی۔

عیسائیوں کے سارے عقائد کا یک حال ہے 'ان میں سے کچھ بھی انجیل سے ثابت نہیں ہیں 'بلکہ وہ اسے زبانی روایات کی بناء پر قبول کرتے ہیں 'مثلاً یہ بات کہ جوہر میں بیٹاباپ کے مساوی ہے۔ روح القدس' باپ اور بیٹے سے بھوٹ کر نکلا ہے۔ میچ میں دوطبیعت اور ایک اقتوم ہے اور ان کے دوارادے ہیں: ایک النی اور ایک انسانی۔ اور وہ مرنے کے بعد جہنم میں ازے۔ اور ای طرح کے دوسرے بہت سے عقائد۔

ڈاکٹر برایٹ نے ذکر کیا ہے کہ جن چیزوں کا نجات میں دخل ہے وہ سب لکھی ہوئی نمیں ہیں کیونکہ حواریوں نے بہت ی باتوں کی تبلیخ لکھ کر کی اور دوسری بہت ی باتوں کی تبلیغ زبانی روایات کے ذریعہ کی اور ان لوگوں کے لئے بربادی ہے جو دونوں کو نہیں لیتے ، کیونکہ زبانی روایات ایمان کے معاطع میں تح ریی ہی کی طرح سند ہیں۔

پادری مونیک نے ذکر کیاہے کہ ذبانی تقریر کادرجہ تحریری سے بڑھ کرہے۔

جلنگ ورتھ نے ذکر کیاہے کہ یہ نزاع کہ کیا چز قانونی ہے زبانی روایات سے ختم ہو جاتی ہے 'کہ کی ہر نزاع کے لئے انصاف کی بنیاد ہے۔

بادری مانی سیک نے شمادت دی ہے کہ چھ سوباتیں ایس جودین میں مقرر ہیں اور

# 

کلیساان کا حکم دیتا ہے الیکن کتاب مقدس نے کسی بھی جگہ اسے بیان نہیں کیا ہے بلکہ انہیں زبانی دوایات کی بنیاد پر قبول کیا گیا ہے۔

ولیم میور کہتا ہے کہ ایمان کے جن عقائد کااعتقادر کھنا نجات کے لئے ضروری ہے ان میں سے کوئی بھی عقیدہ قدیم عیسائیوں کے یمال لکھا ہوانہ تھا' بلکہ بچوں کو اور جو لوگ ملت میحیہ میں داخل ہوتے تھے ان کو زبانی طور پر سکھایا جاتا تھا۔

جب ہمیں یہود و نصاریٰ کا حال 'زبانی روایات کو تحریری سے زیادہ معتبر سمجھنے کے سلسلے میں معلوم ہو گیا تو اب احادیث نبویہ پر طعن کیوں ؟ جبکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے :

"اتقوا الحديث عنّي إلا ما علمتم' فمن كذب عَليَّ متعمداً فلينبوّاً مقعده من لنار"

مجھ سے حدیث بیان کرنے سے بچو 'مگروہ جو تمہیں معلوم ہو' کیو نکہ جو مجھ پر جان بوجھ کر جھوٹ بولےوہ ا پناٹھکانہ جنم میں بنائے۔

یہ حدیث متوازے ' اسے باسٹھ (۱۲) محابہ نے روایت کیا ہے۔

ای لئے قرن اول ہی ہے مسلمانوں نے قر آن کریم اور احادیث نبویہ کے حفظ کا جو
اہتمام کیا ہے وہ با مبل کے حفظ کے لئے عیسا کیوں کے کئے ہوئے اہتمام ہے بڑھ کر رہا
ہے 'البتہ صحابہ نے بعض اعذار کی وجہ ہے اپنے زمانہ میں احادیث کی تدوین نہ کی 'جن میں
ہے ایک اس بات کی مکمل احتیاط محمی کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا کلام 'اللہ کے کلام کے
ساتھ خلط سلط نہ ہو جائے 'لیکن صحابہ کے پیروکاروں (تابعین) نے ابواب فقہ کی تر تیب
کے بغیران کی تدوین شروع کر دی اور چو تکہ یہ تر تیب عمدہ تھی اس لئے اتباع تابعین نے
ہمی اس تر تیب پر ان کو ضبط کیا 'پھر احادیث کے سلسلے میں ان کی کوشش اور چھان پھٹک



نمایت زبردست تھی' یہاں تک کہ اساء الرجال کے سلسے میں ایک عظیم الثان فن کی تھنیف عمل میں آگئی' تاکہ حدیث کے رادیوں میں سے ہر رادی کا حال دیانت اور حفظ کے اعتبار سے معلوم ہو سکے۔اس کے علاوہ اصحاب صحاح میں سے ہر ایک نے احادیث کو ایخ آپ سے لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک اسناد کے ساتھ روایت کیا' جن میں سے بعض احادیث خلاقی بھی ہیں' یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک صرف تین میں سے بعض احادیث خلاقی بھی ہیں' یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک صرف تین واسطوں سے پہنچتی ہیں۔ نیز احادیث کو تین قسموں میں تقسیم کیا گیا: متواز' مشہور اور

اور طاعن کا یہ قول کہ "ان احادیث کی آدھی مقدار نا قابل اعتبار ہونے کی وجہ سے ساقط کر دی "غلط ہے۔ کیونکہ حدیث کے راویوں نے صرف ضعیف احادیث ساقط کی ہیں جن کی سندیں کامل نہ تھیں 'اور ایسی احادیث چھوڑ نامضر نہیں 'جبکہ سارے کے سارے اہل اسلام صحیح احادیث کو جو معتبر کتب حدیث میں مروی ہیں 'قبول کرتے ہیں۔ البتہ جو احادیث غیر معتبر کتب حدیث میں مروی ہیں اسے اہل اسلام قبول نہیں کرتے اور وہ صحیح احادیث میں مروی ہیں اسے اہل اسلام قبول نہیں کرتے اور وہ صحیح احادیث کے معارض بھی نہیں ہوسکتیں۔

اس سے ثابت ہو تا ہے کہ اہل اسلام جو اپنے نبی صلی اللہ علیہ و معلم کی احادیث قبول کرتے ہیں تواس پر کسی کے لئے طعن کی مخبائش نہیں ہے۔

اس مقام پر عیسا ئیوں کا حال بیان کرنے کے لئے اس دکایت کاذکر مناسب رہے گا جے جان طزنے اپنی کتاب مطبوعہ ۱۸۳۸ء میں ذکر کیا ہے 'وہ دکایت یہ ہے کہ فرانسیں قد سیہ جان ڈارک' جے "عذر الورلیان" کہا جاتا ہے اور جو ۱۳۱۲ء میں پیدا ہوئی اس نے سولہ برس کی عمر میں شعبدہ بازی شروع کر دی اور اس کے کچھ پیروکار ہو گئے' پھر اس نے دعویٰ کیا کہ وہ وہ ہی عورت ہے جس کے حق میں کتاب "یو حناکا مکاشفہ" باب ۱۲' فقرہ ا'۲



میں حسب ذیل بات آئی ہے: " پھر آسان پر ایک بڑا نشان دکھائی دیا کیتی ایک عورت نظر آئی جو آفتاب کو اوڑھے ہوئے تھی اور چانداس کے پاؤس کے پنچے تھااور بارہ ستاروں کا تاج اس کے سریر ' وہ حالمہ تھی اور در دزہ میں چلاتی تھی اور بچہ جننے کی تکلیف میں تھی "۔

اس (فرانسیسی عورت) نے دعویٰ کیا کہ وہ حاملہ ہے اور حمل میں عیسیٰ علیہ السلام بیں۔ چنانچہ بہت سے عیسائی اس کے بیرو کار ہو گئے اور اس حمل سے بہت ہی خوش ہوئے اور اس خدائی مولود کے استقبال کے لئے سونے اور چاندی کی تھالیاں تیار کیس۔

شخر حمت الله اس قصد پر حاشیه آرائی کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "اس نیک بخت بچے کو اپنے باپ کی طرح الوہیت کار تبہ حاصل ہوایا نہیں ؟ اور حاصل ہونے کی صورت میں سٹیٹ کا عقاد تر بچے (چار خداؤں کے اعتقاد) سے بدلایا نہیں ؟ اور کیااللہ کا لقب "باپ" سے "دادا" میں تبدیل ہوایا نہیں ؟

اب ذراپادر یوں کی صنف کی اولا د کو دیکھو کہ ان کی عقلوں ہے 'س طرح کھیل کیا جاتا ہے ؟ اور جس کا اپنا بیہ حال اور بیہ عقل ہو اس کے لئے کیا گنجائش ہے کہ دین اسلام پر اور اس کی کتاب اور اس کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر طعن کرے۔

یا اللہ! ہمیں ایمان اور ہدایت کی توفیق دے اور گر ابھ اور ہلاکت سے محفوظ رکھ۔

www.sirat-e-mustaqeem.com



## www. KITABOSUNNAT. COM

چوتھا باب

ہمارے نبی محمر صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے اثبات میں

اس بلب ميں چھ مسالك اور جار بشارتيں ہيں



### پىلامىلك:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک پر بہت ہے معجزات کا ظہور۔ ان معجزات کی دوفقہ میں ہیں: جیسی کے ایک ایک اس میں اس کا اس میں اس کا اس کا معرفات کی دوفقہ میں ہیں :

قتم اول : ماضی اور متعقبل کے غیبی واقعات کی خبریں۔

ماضی کی غیب کی باتیں بہت می ہیں' مثلاً انبیاء کے واقعات اور ناپید قوموں کے قصے' جنہیں آپ نے نہ کسی سے سناتھا اور نہ کسی کتاب سے لیا تھا۔ اسی معنی کی طرف سورہ ہود' آیت ۹ سمیں اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کے اندر اشارہ کیا گیاہے:

﴿ تِلْكَ مِنَ الْبُأَوِ الْغَيْبِ نُوجِيْهِ آالِيْكَ مَالَّذُتَ تَعْلَمُهَا آنْتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ لهذا ﴾

یہ غیب کی خبریں ہیں جن کی وحی ہم آپ کے پاس کرتے ہیں'انہیں اس سے پہلے نہ آپ جانتے تھے نہ آپ کی قوم۔

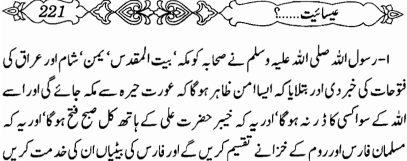
قرآن كريم اور ابل كتاب كى بعض كتابول كے در ميان بعض واقعات كے بيان ميں جو مخالفت ہے وہ بالقصد مخالفت ہے اور اس سے يہ بتانا مقصود ہے كہ يہ كتابيں تحريف شدہ بيں اور قرآن كريم حق لے كرآياہے 'جيسا كہ اللہ تعالى نے سورة النمل'آيت ٢٧ ميں فرماياہے :

﴿ إِنَّ لَمْ نَاالْقُرُانَ يَقُصُ عَلَى بَسَنِيَّ إِسُرَآءِ يُلَ ٱكْثُرَالَذِي هُمُونِيُهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾

بیشک بیه قر آن بنی اسرائیل پر بیشتر الیی بات بیان کر تا ہے جس میں وہ اختلاف کرتے ہیں۔

باتی رہے متعقبل کے غیبی واقعات تووہ بھی بکثرت احادیث میں آئے ہیں مثلاً:

#### www.sirat-e-mustageem.com



مسلمان فارس اورروم کے خزانے مسیم کریں کے اور فارس کی بیٹیاں ان کی خدمت کریں گی اور فارس کی بیٹیاں ان کی خدمت کریں گی اور فارس ختم ہو جائے گا اس کے بعد کوئی فارس نہ ہوگا اور روم کئی طبقوں والا ہوگا ، جب ایک طبقہ ہلاک ہوگا تو دوسر اطبقہ اس کی جگہ لے گا۔ روم سے مر او فرنگ اور سارے عیسائی ہیں۔ اور یہ ساری با تیں صحابہ رضی الله عنهم کے زمانے میں ٹھیک و سے ہی چیش آئیں جیسے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر دی تھی۔

۲-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے بیہ بھی بتلایا تھا کہ جب تک عمر رضی الله عنه زندہ رہیں گے فتنے ظاہر نه ہوں گے 'اور وہی ہواجو آپ نے بتایا تھا۔ حضرت عمر رضی الله عنه نے فتنے کاوروازہ بند کئے رکھا۔

۳-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے یہ بھی بتلایا تھا کہ حضرت عثمان رضی الله عنه قرآن پڑھتے ہوئے قتل کئے جائیں گے 'اور چھلول میں سب سے بد بخت وہ ہو گاجو حضرت علی رضی الله عنه کو قتل کرے گا 'اور حضرت عمار رضی الله عنه کو باغی جماعت قتل کرے گی رضی الله عنه کو قتل کرے گی جن خرح آپ صلی الله علیه وسلم نے خردی تھی۔

۳-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے یہ بھی بتلایا تھا کہ قبیلہ ثقیف میں ایک کذاب (نبوت کا جھوٹامد عی) اور ایک سخت ہلاک کنندہ ظاہر ہوگا۔ پھر جیسے آپ نے خبر دی تھی' ٹھیک ای کے مطابق دونوں ظاہر ہوئے۔ مخار ثقفی نے نبوت کا دعویٰ کیا اور اسے امیر بھرہ حضرت مصعب بن زبیر نے جنگ کر کے ۲۵ھ / ۲۸۵ء میں کوفہ کے اندر قتل کیا اور سخت ہلاک کنندہ حجاج ثقفی تھا'جس نے ۹۵ھ / ۲۵۸ء میں وفات پائی۔



۵-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے بیہ بھی خبر دی تھی کہ بیت المقدس کی فتح کے بعد وباء ہوگی ' پھر جیسے آپ نے خبر دی تھی ویسے ہی ہوا۔ چنانچہ حضرت عمر رضی الله عنه کی خلافت میں بیت المقدس کی فتح کے تین سال بعد عمواس نام کی آبادی میں جو قدس سے تقریباً ۲۰ کیلو میٹر ہے یہ وبا پھوٹی اور وہیں فوج کا جماع تھا' یہ اسلام میں پہلا طاعون تھا اور اس میں ستر ہزار آدمیوں نے وفات یائی۔

۲-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ام حرام بنت ملحان نجاریه انصاریه کو خبر دی تھی کہ وہ اور آپ صلی الله علیہ وسلم کی امت کے کچھ اور لوگ الله کی راہ میں غزوہ کرتے ہوئے سمندر پر سوار ہوں گے۔ چنانچہ وہ اپنے شوہر عبادہ بن صامت رضی الله عنما کے ساتھ حضرت عثمان رضی الله عنہ کے عمد میں امیر شام حضرت معاویہ رضی الله عنہ کی قیادت میں جزیر ہ قبر ص فتح کرنے کے لئے سمندر پر سوار ہوئیں 'جب سمندر سے باہر نکلیں اور میں جزیر ہ قبر ص فتح کرنے کے لئے سمندر پر سوار ہوئیں 'جب سمندر سے باہر نکلیں اور گھوڑا سواری کے لئے پیش کیا گیا تو اس نے گرادیا 'جس سے وہ وفات پا گئیں اور وہیں دفن کردی گئیں۔ یہ کا م کا ۲ عکا واقعہ ہے 'یہ پہلی خاتون ہیں جن کی وفات مسلمانوں کے سمندری غزوہ میں ہوئی۔

2-رسول الله صلی الله علیه وسلم نے اپنی صاحبزادی حضرت فاطمه رضی الله عنها کو خبر دی تھی که وہ آپ کے اہل میں سب سے پہلے آپ سے جا ملیں گی۔ چنانچہ حضرت فاطمه رضی الله عنها آپ صلی الله علیه وسلم کی وفات کے چھ مہینے بعد رمضان ااھ / ۲۳۲ء میں انتقال کر گئیں۔

۸-اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی بتلایا تھا کہ حسن بن علی رضی اللہ عنماسر دار ہوں گے اور اللہ علیہ وسلم کے در بعد دو بڑے گرو ہوں میں صلح کرائے گا۔اور وہی ہواجو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا تھا کیو نکہ ۴۰س میں ان کے والدکی شمادت کے بعد ان کے لئے خلافت کی بیعت کی گئی اور سات مینے ان کی خلافت قائم رہی کمیکن انہوں نے مسلمانوں کی



باہمی جنگ گوارانہ کی اور جمادی الاولی اسم ھیں معاویہ رضی اللہ عنہ کے حق میں دستبر دار ہو گئے۔ یوں اللہ نے ان کے ذریعہ اہل عراق اور اہل شام میں صلح کر ادی اور اس سال کا نام عام الجماعت (جماعت یا جماع کا سال) رکھا گیا۔

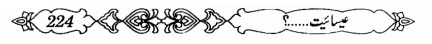
9-اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ بھی خبر دی تھی کہ حضرت حسین رضی اللہ عنهما (طف) میں قتل کئے جائیں گے (بید کو فیہ کے اطراف میں دریائے فرات کے کنارے ایک جگہ ہے جو اب کر بلا کے نام سے جانی جاتی ہے) اور وہی ہوا جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا تھا۔

۱۰-اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر اقد بن مالک بن جھیم کے بتلایا تھا کہ وہ کسری کے کئی کپنیں گے 'چنانچ جب بیہ کنگن حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے پاس ان کے عمد خلافت میں لائے گئے توانہوں نے بی صلی اللہ علیہ وسلم کے وعدے کی جھنیز کرتے ہوئے انہیں سراقہ کو پہنایا۔

سراقہ کو پہنایااور فرمایا: اللہ کی حمر ہے جس نے انہیں کسریٰ سے چھینااور سراقہ کو پہنایا۔

۱۱- آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خالد بن ولید کو والی دومۃ الجمدل اکیدر بن عبدالملک کندی کے پاس روانہ کرتے ہوئے خبر دی تھی کہ وہ اسے گائے کا شکار کرتے ہوئے پائیں گے 'چنانچہ جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا تھاوہی ہوا۔

11- آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی بتایا تھا کہ سر زمین جازے ایک آگ نظے گئ جس سے بھری (شام) کے اندر او نوں کی گرد نیں روشن ہو جائیں گی۔ یہ زبردست آگ مدینہ منورہ کے قریب جمادی الآخرہ ۲۵۳ھ میں نمودار ہوئی اور اس نے الی شدت اختیار کی کہ زمین اپنے باشندوں سمیت مضطرب ہوگئ پروردگار سے فریاد کے لئے آوازیں بلند ہوئیں 'اہل مدینہ کو ہلاکت کا یقین ہوگیا اور لوگوں میں سخت زلزلہ برپارہا۔ بالآخرے ۲/رجب کویہ آگ بچھ گئی۔ اس کی خبریں تاریح کی کتابوں میں مدون ہیں اور اس



بارے میں مستقل کتابیں بھی لکھی گئی ہیں۔اس آگ کی پیشینگو کی والی حدیث امام بخاری اور امام مسلم نے اپنی صحیحین میں اس آگ کے ظہور سے تقریباً چار سوبر س پہلے ذکر کی ہے۔ معجزات کی دوسری قتم: ان افعال سے تعلق رکھتی ہے جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے خلاف عادت ظاہر ہوئے۔ علماء نے ایسے معجزات کا حصاء کیا ہے تو ان کی تعداد ایک ہزار سے زیادہ ہے 'مثلاً:

۱-اسراء اور معراج :

الله تعالیٰ سورة الاسراء٬ آیت امیں فرما تاہے :

﴿ سُبُحٰنَ الَّذِي كَ آسَكُوى بِعَبْدِ ؟ لَيُكُامِنَ الْسُيْحِدِ الْعُرَامِرِ إِلَى الْسَيْجِدِ الْأَصْلَ الذِي بُرَيُنَا حَوْلَهُ لِهُوَيَهُ مِنَ الْيَتِنَا ﴾

پاک ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے کور اتوں رات معجد حرام سے معجد اقصیٰ تک سیر کرائی جس کے اطراف ہم نے برگت رکھی ہے' تاکہ اسے ہماپنی بعض نشانیاں و کھائیں۔

اور کوئی شک نمیں کہ اسر اء اور معراج حالت بیداری میں روح اور جسم کے ساتھ ہوئی تھی کیونکہ لفظ عبد (بندہ) دونوں پرایک ساتھ بولا جاتا ہے 'اس لئے کفار نے اس بات کو بعید جانا اور انکار کیا 'اور اگر جسم کے ساتھ اور حالت بیداری میں نہ ہوتی تواستہ عاد وانکار کی کوئی وجہ نہ ہوتی 'کیونکہ خواب میں اس طرح کی بات ہونا بعید اور منکر نمیں ہے۔ کیا آپ سے نمیں دیکھتے کہ اگر کوئی شخص بید دعوئی کرے کہ وہ خواب کے اندر مشرق و مغرب میں اڑا' کیا تا دی جگہ ہے نمیں ٹلا اور اس کی پہلی حالت تبدیل نمیں ہوئی 'تو اس پر کوئی نکیر نہ کرے گا۔

اوریہ اسراء اور معراج جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کوروح اور جسم دونوں کے ساتھ حالت



بيداري ميں حاصل ہوئی 'اس ميں نہ عقلاً كوئی استحالہ ہے نہ نقلا۔

عقلاً اس لئے نہیں کہ اللہ تعالیٰ دنیاکا خالق ہے 'وہ ہر شے پر قدرت رکھتا ہے 'اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے جم میں انتائی تیز حرکت کا حاصل ہونا اللہ تعالیٰ کے لئے بالکل معمولی بات ہے 'زیادہ سے زیادہ جو کچھ ہے وہ یہ ہے کہ یہ خلاف عادت ہے ' تو معجزات توسارے کی سارے ہی خلاف عادت ہوتے ہیں۔

نقل اس لئے نہیں کہ جسم کا آسانوں تک چڑھنا اہل کتاب کے نزدیک محال نہیں ہے' دلیل ہے :

الف : کتاب پیدائش' باب ۵' فقرہ ۲۴ میں ہے : "اور حنوک خدا کے ساتھ ساتھ چاتا رہا'اور غائب ہو گیا' کیونکہ خدانے اے اٹھالیا"۔

یہ نص ہے کہ حنوک نبی (ادر لیس علیہ السلام ) زندہ آسان پر اٹھا لئے گئے اور اپنے جسم سمیت آسان کی بادشاہی میں داخل ہو گئے۔

ب: کتاب سلاطین 'باب۲' فقرہ ااور ۱۱ میں ہے:"(۱)اور جب خداوند ایلیاہ کو بگولے میں آسان پر اٹھالینے کو تھا تواہیا ہوا کہ ایلیاہ الیشع کو ساتھ لے کر جلجال سے چلا۔(۱۱)اور وہ آگے چلتے اور باتیں کرتے جاتے تھے کہ ویکھو ایک آتثی رتھ اور آتثی گھوڑوں نے ان دونوں کو جداکر دیااور ایلیاہ بگولے میں آسان پر چلاگیا۔

یہ نص ہے کہ ایلیاہ نی اپنے جسم سمیت زندہ آسان پر اٹھا گئے۔

اوریہ دونوں نصوص پادر یوں کے نزویک مسلم ہیں اور ان کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ مسکم علیہ السلام مرنے اور قبر میں دفن کئے جانے کے بعد جی اٹھے اور اپنے جسم سمیت آسال پر جاچڑھے اور اپنے باپ کے دائے بیٹھ گئے۔ لنداان کے لئے کوئی گنجائش نہیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج پر عقلاً یا نقلااعتراض کریں۔



### ٢-انشقاق قمر:

سورة القمر' آیت ا'۲ میں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:

﴿ إِنَّا رَبِّ السَّاعَةُ وَانْتُنَّ الْقَنَو \* وَإِنْ يَرْوَالْيَةً يُعْرِضُوْ اوَيَعُولُوْ الْمِعْرَمُ مُعْمَمِّرُ ﴾

قیامت قریب آگی اور چاند بھٹ گیا 'ادر آگریہ لوگ کوئی نشانی دیکھتے ہیں تو منہ پھیر لیتے ہیں اور کتے ہیں کہ یہ چلنا ہوا جادوہے۔

اور صیح احادیث دلالت کرتی ہیں کہ چاند کھٹنے کا واقعہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے پیش آیا تھا۔ للذایہ متواتر حادثہ ہے 'جو قر آن کر یم میں بھی منصوص ہے اور صححین وغیر ہیں بھی مروی ہے۔ پادر یوں کاسب سے قوی شہہ یہ ہے کہ اگریہ واقعہ پیش آیا ہوتا توسارے زمین والوں پر پوشیدہ نہ رہتا اور دنیا کے مؤرخین اسے نقل کرتے۔ لیکن یہ ہمارے نزدیک سب سے زیادہ کمز ورشہہ ہے اور اس کی وجہ یہ ہے:

الف: طوفان نوح کا قصہ انتائی زبردست واقعہ ہے 'جوساری روئے زمین پر پیش آیا تھا اور کتاب پیدائش کے ساتویں اور آٹھویں باب میں فد کورہے بلیکن ہندوستان کے مشرکین ' اہل فارس ' کلد افی اور باشندگان چین اس واقعہ کا پر ذور انکار کرتے ہیں۔ رہے مغرب کے ملحہ عیسائی تووہ نہ صرف اس کا فدال اڑاتے اور انکار کرتے ہیں بلکہ اللہ تعالی اور اس کے نبی مخد عیسائی تووہ نہ صرف اس کا فدال اڑاتے اور انکار کرتے ہیں بلکہ اللہ تعالی اور اس کے نبی حضرت نوح علیہ السلام کے ساتھ گتاخی میں صدسے تجاوز کر جاتے ہیں۔ تو کیا پادری حضرات ' مشرتی اقوام کی طرف سے طوفان کے واقعہ کے انکار کو اور اپنی قوم کے ملاحدہ کے فدال کو پہند کریں گے ؟

ب: كتاب يشوع 'باب ۱۰' فقره ۱۲' ۱۳ ميں يشوع (يوشع بن نون) كے لئے پورے ايك دن سورج رو كے جانے كاواقعہ ند كور ہے اور اہل كتاب مؤرخين ومفسرين نے ذكر كيا



ہے کہ وہ چو ہیں گھنٹے ٹھمرار ہا۔ توبیہ عظیم واقعہ جو ۴۵اق میں پیش آیا ضروری ہے کہ زمین کے سارے باشندول نے اسے دیکھا ہو کمیونکہ جن علاقول میں اس وقت دن تھاوہال گاڑھا بادل بھی اس کے جاننے میں رکاوٹ نہیں بن سکتا تھا اور جن علا قول میں اس وقت رات تھی ضروری ہے کہ وہاں کے اوگوں کو بھی اس کا علم ہو' کیو نکہ ان کی رات مزید چو ہیں تھنٹے لمبی ہو گئی تھی الیکن ہندوستان کے مشر کین 'اہل فارس اور باشند گان چین اس کا ا نکار کرتے ہیں اور ان کی تاریخوں میں اس کاذ کر شمیں ہے 'اور یورپ کے ملحدین اس کا بھی نداق اڑاتے اور اس پر اعتراضات کرتے ہیں' تو کیا پادری حضرات مشرقی اقوام کی طرف ہے اس واقعہ کے انکار کواور اپنے ہم جنس ملحدین کے اعتر اضات کو قبول کریں گے ؟ ج: متى نے آپنی انجیل 'باب ۲۷ فقره ۵۱ تا۵۳ میں کئی ایک عظیم حادثات ذکر کئے میں جو صلیب کے حادثے کے مصلا بعد پیش آئے 'اور یہ حادثات میں ہیکل کے پردے کا اوپر سے نیچے تک بھٹ جانا' زمین میں زلزلہ بریا ہو جانا' چٹانوں کا چنخ جانا' قبروں کا کھل جانا' بت سے مردہ مقدسوں کے اجسام کا اٹھ کھڑ اہونا ، قبروں سے نکلنا ، قدس میں داخل ہونا اور بہت ہے او گول کے لئے ظاہر ہو نا۔ یہ وا قعات یقیناً جھوٹے ہیں الیکن ہم کہتے ہیں کہ بیہ عظیم حوادث رومیوں کی کتابوں میں اور یہود کی کتابوں میں ند کور نہیں ہیں 'بلکہ اے انجیل یو حنانے بھی ذکر نہیں کیاہے اور انجیل مرقس اور انجیل او قانے صرف ہیکل کا پر دہ چھٹنے کا ذكر كيا ہے۔ باقی بوى بوى باتين ذكر نہيں كى بين جبكه يه معلوم ہے كه ان كاذكر مصلوب کے چیخے اور دوسرے بے قیت امور کے ذکر سے -جن کے ذکر پریہ دونوں متفق ہیں-زیاد ہاہم تھا۔ اور یہ بھی معلوم ہے کہ بعض امور کا اثران کے وقوع کے بعد بھی باقی رہتاہے ' جیے چانوں کا تڑ کنااور قبرول کا کھلنا۔ نیز تعجب ہے کہ متی نے یہ ذکر نہیں کیا کہ یہ مقدس . قبروں سے زندہ ہو کر نکلنے کے بعد کیا ہوئے ؟ کیاز ندہ باقی رہے یاا پنی قبروں میں واپس چلے



گئے ؟ اس لئے بعض نے اس بدترین مبالغہ آرائی کا نداق اڑاتے ہوئے کہاہے کہ شاید متی نے اس بدترین مبالغہ آرائی کا نداق اڑاتے ہوئے کہاہے کہ ہیکل کا پردہ نے اسیں خواب میں ویکھا تھا۔ اور انجیل لوقا کی عبارت سے سمجھا جاتا تھٹنے کا واقعہ مصلوب کی وفات سے پہلے کا ہے 'جبکہ متی اور مرقس کی عبارت سے سمجھا جاتا ہے کہ بیدواقعہ مصلوب کی وفات کے بعد کا ہے۔ توپادری حضر ات ان کھنا کیوں کا کیا علاج کرتے ہیں ؟

د: انجیل متی 'باب ۳' نقره ۱۱' ۱۵۔ انجیل مرقس 'باب ۱' نقره ۱' ۱۱ اور انجیل لو قا'
باب ۳' نقره ۲۲'۲۱ میں آیا ہے کہ سی علیه السلام نے عیسیٰ علیه السلام کو دریائے اردن میں
بیعتمہ دیا اور جب عیسیٰ علیه السلام پانی سے اوپر گئے تو آسان پھٹ کر کھل گیا اور ان پر خدا کی
روح جسمانی ہیئت میں کبوتر کی شکل میں نازل ہوئی اور آسان سے ایک آواز آئی کہ یہ میرا
پیار ابیٹا ہے جس سے میں خوش ہوں۔

چونکہ آسان کا پھٹنا دن کے وقت پیش آیا تھا'اس لئے ضروری ہے کہ دنیا کے اکثر لوگوں نے اسے دیکھا ہو'ای طرح مجسم کبوتر کو دیکھنالور آسانی آواز سننا بھی حاضرین میں سے سب لوگوں کو چھوڑ کر کسی ایک کے ساتھ مختص نہیں ہونا چاہئے' گر تین انجیلوں کو چھوڑ کر بیہ واقعہ اس زمانے کے کسی مؤرخ نے نہیں لکھاہے' اسی لئے یہ یورپ کے محدین کے استہزاء کا سبب بناہواہے' چنا نچہ وہ کہتے ہیں کہ ہمیں متی نے الن دروازوں کے علم سے کیوں محروم رکھا جو آسان میں کھلے تھے کہ آیاوہ بڑے دروازے تھے یادر میانی یا چھوٹے؟

اور آسان کے کس جانب بیہ دروازے تھے؟ ہمارے پادری پیچارے اس کی تعیین میں جیرت اور آسان کے کس جانب بیہ دروازے تھے؟ ہمارے پادری پیچارے اس کی تعیین میں جیرت کے برک میں بتایا کہ آیا ہے کس اور آسان کے کس جانب بیہ دروازے تھے؟ ہمارے پادری پیچارے اس کی تعیین میں جانب کی اور آسان کی طرف واپس جاتے دیکھا؟

اور آگر وہ آسان کی طرف پلٹی تو کیا اس کے دروازے اس مدت تک کھلے ہوئے باتی رہے؟ اور آسان کی طرف واپس جاتے دیکھا؟



اور کیاا نہوں نے آسان کا اندرونی حصہ اچھی طرح دیکھا؟ پادری حضر ات ان سوالات کے بارے میں کیا کتے جیں؟ للذا محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے چاند کھٹنے کے معجزے پر اعتراض ہے جس کی کوئی قیت نہیں۔

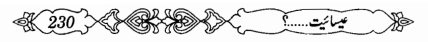
۳- تھوڑے یانی کو زیادہ کرنے کا معجزہ:

یہ مجزہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے متعدد مقامات پر ظاہر ہوا۔ انس رضی اللہ عنہ نے روایت کی ہے کہ وہ مدینہ کے بازار کے پاس مقام زوراء میں تھے کہ عصر کی نماز کاوقت ہوگیا 'لوگوں نے وضو کے لئے پانی تلاش کیالیکن نہ ملا ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپناہا تھا ایک برتن میں 'جس کے اندر تھوڑا پانی تھا'ر کھ دیا' پانی آپ کی الگیوں کے در میان جوش مارنے لگا' یمال تک کہ سارے کے سارے لوگوں نے وضو کر لیا۔

جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ لوگ حدیبیہ کے روڑ پیاسے ہوئے اور ان کے پاس پانی نہ تھااور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ایک چھوٹا سابرتن تھا، چس میں تھوڑا ساپانی تھا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپناہاتھ پانی میں رکھ دیا اس پرپانی آپ کی انگلیوں کے در میان سے چشموں کی طرح جوش مارنے لگا اور لوگ ایک ہزار چارسو (۱۴۰۰) تھے۔

حضرت جابر ہی ہے یہ بھی روایت ہے کہ غروہ ہواط میں لوگؤں کو پانی نہ ملا 'حضرت جابر ایک لگن لائے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں اپناہا تھ رکھ دیااور حضرت جابر نے اس پر ایک لگن لائے 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس میں اپناہا تھ رکھ دیااور حضرت جابر نے اس پو تھوڑا ساپانی انڈیلا 'گئن گردش میں آکر گھوم گئی 'یمال تک کہ بھر گئی۔ آپ نے لوگوں کو تھی محم دیا کہ وضو کریں اور چینے کے لئے بھی پانی رکھ لیں 'یمال تک کہ ان میں ہے کسی کو بھی بانی کی ضرورت نہ رہ گئی 'چرر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لگن سے اپناہا تھ ہٹایا اور وہ بھری کی بھری کھی۔

حضرت معاذین جبل رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ لوگ غرزو ہ تبوک میں چشمہ پر ،



اترے تواسے تھے کی طرح پایا 'یعنی کمزور چپل کی پی جیسا'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس چشے میں اپنا چر واور ہاتھ و ھلا' اس کے بعدوہ کثیر پانی کے ساتھ جاری ہوگیا'جس کی بول آواز تھی جیسے بجلی کی آواز ہو۔ چنانچہ سارے لوگوں نے چینے کے لئے پانی بحر لیا' پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: معاذ! اگر تہماری زندگی طویل ہوئی تو قریب ہے کہ یمال جو پچھ ہے تم دیکھو گے کہ باغات سے بھر اہوا ہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ لوگوں کو تنگی کے لشکر (تبوک) میں پیاس سے واسطہ پڑا' یمال تک کہ آدمی اپنااونٹ ذیخ کر کے اس کے معدے کی لید نچوڑ تااور اسے پیتا۔ اس پر ابو بکر رضی اللہ عنہ نے بی صلی اللہ علیہ وسلم سے دعا کرنے کی خواہش کی' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے دونوں ہاتھ اٹھاد نے اور ابھی واپس بھی نہیں کئے تھے کہ آسان برسے لگاور لوگوں نے اپنے برتن بھر لئے 'یہ بارش لشکر سے باہر نہ ہوئی۔

عمران بن حمین رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ بعض سفر میں بیاس سے دوچار ہوئے آپ نے فلال جگہ دوآد می بیسجے 'اورانہیں بتلادیا کہ وہال وہ ایک عورت پائیں گے 'جس کے ساتھ اونٹ ہوگا اور اس پر دو مشکیز ہول گئے 'وہ دونوں گئے اور اس عورت کولے آئے 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کے 'وہ دونوں گئے اور اس عورت کولے آئے 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب ن نہ کے دعاکی 'پھر لوگوں کو تھم دیا اور انہوں نے اپنے اپنے بر تن بھر لئے 'کوئی بھی برتن نہ چھوڑا گراسے بھر لیا۔ لیکن دونوں مشکیزوں میں کوئی کی نہ آئی 'پھر عورت کے لئے توشہ جھوڑا گراسے بھر لیا۔ لیکن اللہ نے جھوڑا گرا بھر دیا 'پھر فرمایا کہ جاؤ'ہم نے تہمارے پانی سے پچھے نہیں لیا' لیکن اللہ نے ہمیں پانی عطافر مایا۔

۳ - تھوڑے کھانے کو زیادہ کرنے کا معجزہ :

یہ بھی کی بار پین آیا مضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے نبی

www.sirat-e-mustageem.com



صلی الله علیه وسلم کے پاس آکر کھانے کی چیز طلب کی اپ نے اسے آدھا وسق (تمیں صلح الله علیه وسلم کے پاس آکر کھانے کی چیز طلب کی ایوی اور اس کے مہمان مسلسل مسلسل کھاتے رہے یہاں تک کہ اسے ناپ دیا کھر آکر نبی صلی الله علیه وسلم کو خبر دی اپ صلی الله علیه وسلم کو خبر دی اپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ اگرتم اسے نہ ناچ تو کھاتے رہے اور وہ تمہارے لئے موجود و برقرار رہتا۔

حضرت جاہر رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ انہوں نے خندق کے موقع پر ایک صاع (تقریباً ڈھائی کیلو) جَو کا آٹا گو ندھااور ایک بکری کا بچہ پکایا۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے اور ہانڈی پر تھتکار ااور برکت کی دعا فرمائی۔ تو اس روز اس ایک صاع آئے اور بکری کے بیجے ہے ایک ہزار آدمیوں کو کھلایا۔

جابر رضی اللہ عنہ ہی ہے یہ بھی روایت ہے کہ ان کے والد انقال کر گئے اور ان پر قرض تھا'ان کے والد کے قرض خواہ آگئے اور پھل ان کے قرض کی اوا گئی کے لئے کائی اسی ہو سکتا تھا' حضرت جابر نے اپنا اصل مال پیش کیا'لیکن انہوں نے قبول نہ کیا۔ حضرت جابر نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو خبر کی'آپ نے حکم دیا کہ پھل توڑ کر ان کے ڈھر کھا و' پھر نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان ڈھیر ول کے در میان چلے اور دعا فرمائی۔ چنانچہ حضرت جابر نے اپنا والد کے قرض خواہوں کا قرض اواکر دیااور ہر سال جتنا پھل توڑتے تھا تنا جابر نے اللہ علیہ وسلم خواہوں کا قرض اواکر دیااور ہر سال جتنا پھل توڑتے تھا تنا جاتی جاتیا۔

حضرت انس رضی الله عند سے روایت ہے کہ وہ نبی صلی الله علیہ وسلم کے پاس اپنی بغل کے بیٹ اس کے باس اپنی بغل کے بیٹ جو کی چند روٹیاں دباکر لائے 'بی صلی الله علیہ وسلم نے اس سے اس (۸۰) آدمیوں کو کھلادیا۔

انمی حضرت انس رضی الله عنه سے روایت ہے کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے جب



حضرت زینب سے شادی کی توالک قوم کو نامز دکر کے حضرت انس کو تھم دیا کہ انہیں بلا لاؤ (اور جوراستہ میں مل جائے اسے بھی بلالو) چنانچہ کمرہ اور آگئن سب بھر گیا' آپ نے انہیں ایک چھوٹا سا برتن پیش کیا'جس میں ایک مد (تقریباؤھائی پاؤ) کھجورتھی' جے (گھی میں سان کر) حلوہ بنادیا گیاتھا' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے رکھ کر اس میں اپنی تین انگلیاں داخل فرمادیں' پھرای کولوگ کھاتے گئے اور نکلتے گئے اور برتن جیسے کا تیسار ہا۔

ابوابوب انصاری رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ انہوں نے بی صلی اللہ علیہ سلم اور ابو بحررضی اللہ عنہ کے گھانا بنایا 'جوان بی دونوں کے لئے کافی ہو سکتا تھا' مگر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں حکم دیا کہ انصار کے تمیں (۳۰) اشراف کو بھی بلالیں 'چنانچہ انہیں بلایا اور وہ سب کھا کر چلے گئے ' اس کے بعد حکم دیا کہ ساٹھ (۲۰) کو بلالیں ' انہیں بھی بلایا اور وہ بھی کھا کر چلے گئے ' بھر حکم دیا کہ ستر (۵۰) کو بلالیس ' انہیں بھی بلایا اور وہ بھی کھا کر چلے گئے۔ ابوابوب رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اس طرح میرے اس کھانے ہے ایک سو اسی (۱۸۰) آد میوں نے کھایا۔

سمرہ بن جندب رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک سینی لائی گئی جس میں گوشت تھا'لوگوں نے اسے صبح سے رات تک یکے بعد دیگرے کھایا' ایک جماعت اٹھتی تھی اور ووسری ہیٹھتی تھی۔

عبدالرحمٰن بن ابی بحر رضی الله عنما ہے روایت ہے کہ وہ لوگ نبی صلی الله علیہ وسلم کے پاس ایک سو تمیں (۱۳۰) آدمی ہے 'ایک صاع (تقریباؤھائی کیلو) آٹا گوندھا گیااور ایک بحری بنائی گئی۔ آپ نے اس کے شکم کے سواد کو (یعن کلجی کو 'اور کماجا تاہے کہ اندرون شکم جو ہو تاہے سب کو) بھونا۔ پھر ایک سو تمیں میں سے ہر ایک نے اس گوشت کا ایک ایک بحو ہو تاہے سب کو) بھونا۔ پھر ایک سو تمیں میں سے ہر ایک نے اس گوشت کا ایک ایک بھرالے مان کھرالیا اور باقی دو سینیوں میں رکھا گیا' یمال تک کہ سب نے کھایا اور جو باقی بچاعبدالرحمٰن

#### www.sirat-e-mustageem.com



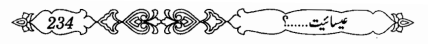
نےاہے اونٹ پر لاد لیا۔

سلمہ بن اکوع ابوہر یرہ اور عمر بن خطاب رضی اللہ عنہم ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بعض غزوات (اور بعض روایت میں ہے کہ غزوہ تبوک) میں
لوگوں کو بھوک ہے واسطہ پڑا'آپ نے بچا تھچا توشہ طلب کیا'لوگوں کے پاس جو پچھ کھانے
کی چیز تھی لے آئے'سب سے برتروہ ہو تاجوا یک صاع (تقریباڈھائی کیلو) تھجور لا تا'ان
سب کوایک بساط پر جمع کیا گیا توا تا ہوا کہ جیسے بیٹھی ہوئی بکری ہو'اس کے بعدر سول اللہ
صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو دعوت وی کہ اپنا اپنے برتن بھریں' تو اشکر میں کوئی
برتن نے تھا گر لوگوں نے اسے بھر لیااوراس توشہ سے پھر بھی بچارہ گیا۔

۵-در خت اور پھر کی گفتگواور آپ کی نبوت کے لئے ان کی گواہی:

ابن عمر رضی اللہ عنما ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اعرابی کو اپنی رسالت پر ایمان لانے کی دعوت دی۔ اعرابی نے کما: آپ جو بات کہتے ہیں اس پر آپ کا گواہ کون ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ ببول کا در خت۔ وہ در خت وادی کے کنارے تھا' زمین چیر تا ہوا آیا اور آپ کے سامنے کھڑ اہو گیا' آپ نے اس سے تین بار گواہی دی کہ آپ جیسا کہتے ہیں ویسے بی ہیں اس کے بعدا پی جگہ واپس چلا گیا۔

جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم قضائے حاجت کے لئے تشریف لے گئے کوئی چیز دکھائی نہ دی جس سے پر دہ کریں 'چرکیاو کیصتے ہیں کہ وادی کے کنارے دودر خت ہیں 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک کے پاس مجھے اور اس کی ایک ڈالی کی رکز کر فرمایا : اللہ کے اذن سے میری چیچے چیل دچنا نچہ وہ آپ کے ساتھ یوں چلی پڑا جیسے نکیل لگا ہوا اونٹ جو اپنے لے چلنے والے کی ڈگر پر چاتا ہے۔ پھر آپ نے دوسر سے



در خت کے ساتھ بھی ایبائی کیا' یہال تک کہ جب آپ دونوں کے چیمیں ہو گئے تو فرمایا کہ تم دونوں جھ پر اللہ کے اذن سے سمٹ جاؤ' چنانچہ وہ دونوں سمٹ گئے' جب آپ نے قضائے حاجت کرلی تو دونوں جدا ہو گئے اور اپنی اپنی جگہ دالیس چلے گئے اور سے پر کھڑے ہو گئے۔

ابن عباس رضی الله عنما سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ایک اعرابی سے فرمایا: یہ بتاؤکہ اگر میں تھجور کے اس پھلدار در خت کو بلادوں تو تم گواہی دو گے کہ میں الله کارسول ہوں؟ اس نے کہا: ہاں۔اس پروہ در خت اچھلتا ہوا آپ کے پاس آگیا کیمر آپ نے فرمایا کہ واپس جاؤ توواپس چلا گیا۔

بریدہ بن حصیب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک اعرابی نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی نبوت پر کوئی نشان طلب کیا۔ آپ نے اعرابی سے فرمایا: اس در خت سے کمو کہ اللہ کے رسول تہیں بلا رہے ہیں۔ اس نے کما' اس پر در خت دائیں اور بائیں جھکا' جس سے جڑیں کٹ گئیں اور وہ زمین کو چیر تا ہوا آکر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے شمر گیا اور کما: السلام علیک یار سول اللہ! اے اللہ کے رسول آپ پر سلام۔ اعرابی نے کما اچھا اسے تھم دیں یہ اپنی جگہ چلا جائے' چنانچہ وہ اپنی جگہ چلا گیا۔ اعرابی نے کما: جھے اجازت دیں کہ آپ کو سجدہ کروں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ کے سواکس کے اجازت دیں کہ آپ کو سجدہ کروں' آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ کے سواکس کے نے سے اس کی اجازت دیں کہ آپ کو اجازت دیں کہ آپ کا جازت دیں کہ اجازت دیں کہ اجازت دیں۔

دس سے زیادہ صحابہ نے روایت کی ہے کہ معجد نبوی تھجور کے تنوں پر چھت ڈال کر بنی ہوئی تھی' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب خطبہ دیتے تو ان میں سے ایک تئے کے پاس کھڑے ہوتے تھے' پھر جب آپ کے لئے منبر بن گمیااور آپ اس پر تشریف لے گئے تولوگوں نے اس سے کے رونے کی آواز سی جیسے اوخی کی آواز ہواکرتی ہے' یہاں تک کہ تناشق ہوگیا اور سخت رونے کی آواز سے مبحد گونج اٹھی اور لوگ کثرت سے روئے۔ چنانچہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے آکر اس پر اپناہا تھ رکھا تووہ خاموش ہوگیا اور فرمایا کہ بیہ اس لئے رویا کہ اللہ تعالیٰ کے ذکر سے محروم ہوگیا' اس ذات کی قتم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے آگر اس کو میں نہ چمٹا تا تو قیامت تک اس طرح رہتا' پھر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے متعلق محم دیا اور اسے منبر کے نیچے دفن کر دیا گیا۔

اس تے کے رونے اور نالہ کرنے کی یہ خبر اپنے مبنی کے اعتبارے سلف اور خلف کے نزدیک مشہورہے اور اپنے معنی کے اعتبارے متواترہے اور علم یقینی کا فائدہ دیتی ہے۔

ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کھانے کی تنبیج سنتے تھے 'جبکہ آپ اسے تناول فرمارہے ہوتے۔

۲- بتول کاگرنا :

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ خانہ کعبہ کے گرد تین سوساٹھ (۳۱۰) بت سے 'جو پھروں میں سیسے سے پیوست کئے ہوئے تھے 'جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فئے مکہ کے سال مجدحرام میں داخل ہوئے تواکیہ چھڑی سے جو آپ کے ہاتھ میں بھی ان کی طرف اشارہ فرماتے جارہے تھے اور کہتے جارہے تھے :﴿ جَآءَالْحَقُّ وَزَعْتَ الْبَاطِلُ اِنْ نَ لَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ الل

2-آپ صلی الله علیه وسلم کے لعاب اور دست مبارک سے بیار یول سے شفا:

# 

سعدین ابی وقاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ غزو ہَ احد کے روز حضرت قنادہ بن نعمان رضی اللہ عنہ کی آنکھ کوچوٹ گلی اور وہ ان کے رخسار پر آر ہی 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے پلٹادیااور وہ دونوں آنکھوں میں زیادہ خوبصورت ہوگئ۔

عثمان بن حنیف رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک نابینا نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ماضر ہوااور عرض کی کہ آپ اللہ صلی ماضر ہوااور عرض کی کہ آپ اللہ سلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا کرنے کے لئے کچھ دعائیں سکھائیں تو وہ اس حالت میں پلٹا کہ اللہ نے اس کی نگاہ کھول دی تھی۔ نے اس کی نگاہ کھول دی تھی۔

ملاعب الاسنہ کے بیٹے کو استہاء کی بیاری ہوگئ اس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ایک آدمی جمیعیا اور اس پر تشکار کر اس آدمی کو دیدیا وہ آدمی اسے لے کر پنچا تو بیار مرنے کے قریب تھا کیکن اسے پیا تو اللہ تعالیٰ نے شفادے دی۔

حبیب بن فدیک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ان کے والد کی دونوں آئکھیں سفید ہو گئیں اور انہیں کچھ بھی بھائی نہ دیتا تھا' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی آٹکھ میں بھونک مار دی اور وہ دیکھنے لگے' چنانچہ اسی (۸۰) سال کی عمر میں سوئی کے اندر دھاگاڈال لیتے متھے۔

اور خیبر کے روز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی آنکھ میں تشکارا'ان کی آنکھ آئی ہوئی تھی 'لیکن انہیں اس طرح شفاہو گئی کہ گویا کوئی تکلیف تھی ہی نہیں۔

اور خیبر ہی کے روز حضرت سلمہ بن اکوع رضی اللہ عنہ کی پنڈلی پر ایک چوٹ آئی' آپ نے اس پر تھ کار اتو وہ شفایاب ہوگئی۔



اور قبیلہ خدم کی ایک عورت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئی'اس کے ساتھ ایک بچہ تھا'اے ایک بلاء تھی کہ بول نہیں سکتا تھا۔ آپ کے پاس پانی لایا گیا'آپ نے منہ سے کلی کی اور دونوں ہاتھ دھوئے' بھروہ پانی اس عورت کو دے دیا' اس نے بچے کو بلایا اور اسی پانی سے اس کی بونچھائی بھی کی'وہ شفایاب ہوگیا اور ایبا عقلمند ہوا کہ اس کی عقل سے عمدہ تھی۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک عورت اپناایک بیٹالے کر آئی جے جنون تھا'نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے سینے پر ہاتھ پھیرا'اس نے تے کی'شکم سے کالے لیا۔ لیے (کتے کے بچے) جیسا لکلا اور وہ شفایا گیا۔

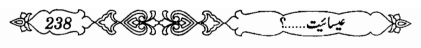
محمد بن حاطب بچے تھے' ان کے دیتے پر ہانڈی الٹ گئی'نی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر ہاتھ کچھیر اادر تقکارا'ان کادستہ اسی وقت شفایاب ہو گیا۔

شرجییل جعفی کی ہھیلی میں ایک غدود ابھر آیا 'جو تلوار اور گھوڑے کی لگام پکڑنے میں رکاوٹ ہواکر تا تھا'انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی شکایت کی 'آپ نے اپنی ہھیلی ہے اسے پیپنا(رگڑنا) شروع کیااور جب ہھیلی کواٹھایا تواس کانام و نشان نہ تھا۔

٨ - آپ صلى الله عليه وسلم كى دعاء كى قبوليت :

انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ان کے لئے دعاکی ' فرمایا : یااللہ اس کامال اور اس کی اولا د زیادہ کر اور جو پچھے اسے دے اس میں برکت عطافرما۔ حضر ت انس کتے ہیں کہ واللہ میر امال بہت ہے اور میری اولا د اور اولا دکی اولاد کا شار آج تقریباً ایک سوہے۔

اور جب سریٰ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تماب بھاڑ دی تو آپ نے بدد عا فرمائی کہ اللہ اس کا ملک بھاڑدے۔ چنانچہ اس کا کوئی بقیہ نہ بچااور دنیا کے سارے ملکوں میں فارس کی



کوئی ریاست نه بچی۔

اور نابغہ جعدی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس کچھ اشعار پڑھے'آپ نے اس سے کہا: اللہ تیر امنہ نہ بھوڑے۔ چنانچہ اس کا کوئی دانت نہ گر ااور وہ سب سے عمدہ دانتوں والارہا' حالا نکہ وہ ایک سو بیس سال جیتارہا' کہا جاتا ہے کہ جب اس کا کوئی دانت گرتا تھا تو اس کی جگہ دوسر ادانت اگ آتا تھا۔

انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک اعرابی جمعہ کے روز مسجد نبوی میں داخل ہوا'
اس وقت نبی صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ دے رہے تھے'اس نے قحط کی شکایت کی'آپ نے اللہ
سے دعاکی اور ایسی بارش ہوئی کہ لوگوں نے اگلے جمعہ تک سورج نہ دیکھا' یمال تک کہ
آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر پھر اعرابی داخل ہوااور آپ خطبہ دے رہے تھے'اب اس نے
بارش کی کثرت کی شکایت کی'آپ نے پھر دعافر مائی اور بادل چھٹ گیا۔

عتیبہ بن ابی لہب 'نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو گالیاں دیتااور بہت ایذا پہنچا تا تھا' آپ نے اللہ سے بدد عاکی کہ اس پر اپنے در ندوں میں سے کوئی در ندہ مسلط فرما دے۔ اس کے بعدوہ ایک قافلے میں ملک شام کو نکلا' ایک جگہ پڑاؤڈ الا تو کہنے لگا کہ مجھے محمد کی بدد عاکا ڈر ہے' چنانچہ لوگوں نے اپناسامان اس کے گرداگر در کھ دیااور پسرے کے طور پر اپنے گھیرے میں لے کرسوئے' مگر شیر نے آکر ساتھیوں کے در میان سے اسے دبوج لیااور لے گیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے محلم بن جثامہ بربد دعا کی اور وہ مرگیا' لوگوں نے دفن کیا 'مگر زمین نے اسے بھینک دیا' پھر لوگوں نے کئی بار دفن کیا مگر ہر بار زمین نے اسے بھینک دیا' چنانچہ اسے ویسے ہی چھوڑ دیا۔

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک آدمی سے جو بائیں ہاتھ سے کھار ہاتھا' فر مایا کہ واپنے ہاتھ سے کھاؤ' اس نے کہامیں قدرت نہیں ر کھتا۔ محض تکبر نے اسے بات ماننے سے روکا www.sirat-e-mustaqeem.com

تھا۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے کہا : تم قدرت ندر کھو۔ چنانچہ وہ مخص ہاتھ اپنے ! منہ تک ندا ٹھاسکا۔

میں انہی فد کورہ معجزات پر اکتفاکر تاہوں 'کیونکہ اس فتم کے معجزات جو آپ صلی اللہ علیہ سلم کے ہاتھ پر جاری ہوئے بہت ہیں ' ہزار سے زیادہ ہیں ' اور ان میں سے ہر معجزہ اگر چہ متواتر نہیں ہے لیکن ان کے در میان جو قدر مشترک ہوہ - حضرت علی کی شجاعت اور حاتم کی سخاوت کی طرح - بلا شبہہ متواتر ہے اور بہی متواتر قدر مشترک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر متنوع معجزات ثابت کرنے اور اس کا انکار کرنے والے کی تردید کے لئے کا فی ہے۔

### دومرامسلک:

نفس وبدن اور نسب ووطن سے تعلق رکھنے والے محاس جمع تھے کہ عقل یقین کرتی ہے کہ یہ سب کسی غیر نبی میں جمع نہیں ہو سکتے 'کیو نکہ ان میں سے ایک ایک محاس اگر چہ غیر نبی میں بھی پائے جاتے ہیں مگریہ سب کے سب مجموعی طور پر انبیاء ہی کو حاصل ہو سکتے ہیں 'لنداان سب کا نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں جمع ہو جانا آپ کی نبوت کے دلائل میں سے ہے 'اور مخالفین نے بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں ان محاس اور اخلاق عظیمہ کے وجود کا اقرار کیا ہے۔

آپ صلی الله علیه وسلم میں ایسے عظیم اخلاق ' جلیل اوصاف' عملی اور علمی کمالات اور

### تيىرامىلك:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت 'عقائد' عبادات 'معاملات 'سیاست' آداب اور حکمتوں پر بوجہ اتم مشتل ہے 'اور جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے اس شمول و کمال کو دیکھے گا اے بیٹنی طور سے معلوم ہو جائے گا کہ یہ اللہ کی بنائی ہوئی اور آسانی وحی کے



ُ ذریعہ ہے' اور جواسے دے کر بھیجا گیاہے وہ اللہ تعالیٰ کا بھیجا ہوا نبی ہے' اور اس پر محض ضد اور کٹھ ججتی کے علاوہ اعتراض کی کوئی گنجائش اور اساس نہیں ہے۔

#### چوتھا مسلک :

آپ صلی اللہ علیہ وسلم الی قوم میں ظاہر ہوئے جن کے پاس نہ کوئی کتاب تھی اور نہ کوئی حکمت سے کوئی حکمت سے کر کوئی حکمت سے کر آٹی ان سیس ایمان اور عمل صالح پر ابھارا اور اپنی کمزوری اور فقر اور مددگاری قلت کے باوجود سارے اہل ارض کے خلاف کھڑے ہو گئے ' افراد کے بھی' معاشرے کے بھی اور سلاطین و جبابرہ کے بھی اور ان سب کی رائے کو گمر اہ ٹھر ایا 'سوجھ ہو جھ کواحتی بتلایا' ان کی ملتوں کو باطل قرار دیا' ان کی حکمتوں کو گر او الا اور تھوڑی مدت میں آپ کا دین باتی تمام دینوں پرشر قاغر باغالب آگیا' اور ذمانہ گذر نے کے ساتھ مزید غالب آتا گیا' اور آپ کے دینوں پرشر قاغر باغالب آگیا' اور ذمانہ گذر نے کے ساتھ مزید غالب آتا گیا' اور آپ کے دشون و جمد صرف کرنے کے باوجود آپ کے دشون و جمدت میں عالی ہونے اور اپنی اختائی جدو جمد صرف کرنے کے باوجود آپ کے دین کا نور بجھانے اور آپ کے ذہب کے آثار مٹانے پر قادر نہ ہو سکے ' تو کیا یہ اللی مدد اور دین کا نور بجھانے اور آپ کے خہ جب کے آثار مٹانے پر قادر نہ ہو سکے ' تو کیا یہ اللی مدد اور آپ کے خہ جب کے آثار مٹانے پر قادر نہ ہو سکے ' تو کیا یہ اللی مدد اور آپ کے خہ جب کے آثار مٹانے پر قادر نہ ہو سکے ' تو کیا یہ اللی مدد اور آپ نائی کے نائی کی کا تو کیا تھی تائید کے بغیر ہو سکتا ہے ؟

اہل کتاب کی کتابیں خود محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سچائی کی شہادت دیتی ہیں 'چنانچہ کتاب زبور کے مزمورا' فقرہ ۲ میں ہے:" کیونکہ خداوند صاد قول کی راہ جانتا ہے 'پرشریرول کی راہ نابود ہو جائے گی"۔

اور مزمور ۵ ' فقره ۲ میں ہے: " توان کوجو جھوٹ بولتے ہیں ہلاک کرے گا۔ خداو ند کو خونخوار اور د غاباز آدمی سے کراہیت ہے "۔

اور مز مور ۲۳ فقرہ ۱۶ میں ہے: "خداو ند کا چرہ بد کارول کے خلاف ہے ؟ تاکہ ال کی

www.sirat-e-mustageem.com



یاد زمین پرسے مٹادے "۔

اور مز مور ٢٣ فقره ١٥ اور ٢٠ ميں ہے: "(١٥) كيونكه شريروں كے بازو توڑے جائيں گے، ليكن خداو ند حاد قول كو سنبھالتا ہے۔ (٢٠) ليكن شرير بلاك ہوں گے خداوند كے دشن چراگا ہوں كى سر سنرى كى مائند ہوں گے وہ فناہو جائيں گے وہ دھوئيں كى طرح جائے رہيں گے "۔

اور کتاب "رسولوں کے اعمال" باب ۵ فقر ۵ ۳ ۹ ۳ ۹ سی کملی ایل کی بات اس طرح
ہے: "پھر ان سے کما کہ اے اسر ائیلیو! ان آد میوں کے ساتھ جو پچھ کیاچاہتے ہو ہوشیار کی
سے کرنا 'کیو نکہ ان دنوں سے پہلے تھیوداس نے اٹھ کر دعویٰ کیا تھا کہ میں بھی پچھ ہوں '
اور تخیینا چار سو آدمی اس کے ساتھ ہو گئے تھے ' مگر دہ مارا گیا 'اور جتنے اس کے مانے والے تھے سب پر اگندہ ہوئے اور مٹ گئے۔ اس شخص کے بعد یبوداہ گلیلی اسم نویی کے دنوں میں اٹھا اور اس نے پچھ لوگ اپنی طرف کر لئے 'وہ بھی ہلاک ہوا' اور جتنے اس کے مانے والے تھے سب پر اگندہ ہوگئے۔ پس اب میں تم سے کہتا ہوں کہ ان آدمیوں سے کنارہ کرو والے تھے سب پر اگندہ ہوگئے۔ پس اب میں تم سے کہتا ہوں کہ ان آدمیوں سے کنارہ کرو اور ان سے پچھ کام ندر کھو' کہیں ایسانہ ہو کہ خداسے بھی لڑنے والے ٹھر و' کیو نکہ یہ تد بیریاکام اگر آدمیوں کی طرف سے ہے تو آپ برباد ہو جائے گا'لیکن اگر خدا کی طرف سے ہے تو تم ان اور گوں کو مغلوب نہ کر سکو گے "۔

ان فقرات کی نص کے مطابق آگر محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ پر جھوٹ بولنے والے ہوتے اور سے نبی نہ ہوتے تورب نے ان کو ہلاک کر دیا ہو تا اور زمین سے ان کاذکر کا ث دے ہوتا' آپ کو دھو کیں کی طرف فناکر دئے ہوتا' آپ کو اور آپ کے پیروکاروں کو بھیر اور پر آگندہ کر دئے ہوتا' اور آپ کے قول و عمل کو توڑ دئے ہوتا' اور آپ کے قول و عمل کو توڑ دئے ہوتا' این اللہ تعالیٰ نے ان میں سے پچھ نہ کیا' بلکہ زمین میں آپ کاذکر پھیلایا' آپ کی تائید



و نصرت کی اور آپ کے قول وعمل کی تصدیق کی۔ لندامجم صلی اللہ علیہ وسلم کی صدافت اور نبوت ورسالت اس طرح ثابت ہوگئی کہ شک کے لئے کوئی مخبائش باتی نہ رہی اور ثابت ہوگیا کہ شک کے لئے کوئی مخبائش باتی نہ رہی اور ثابت ہوگیا کہ یبود و نصار کی جو آپ کی تکذیب کررہے ہیں وہ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کررہے ہیں اور اللہ تعالی نے سور ۃ الشعراء 'آیت کے ۲۲ میں فرمایاہے :

﴿ وَمَيْعَا كُوْ الَّذِينَ ظَلَكُوَّا أَقَ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِيُونَ ﴾

ظالم لوگ بہت جلد جان لیں گے کہ وہ کون سی کروٹ بلٹتے ہیں۔

اور سورة القف آيت ٨ مين الله تعالى في فرمايا بي :

﴿ يُرِيدُونَ إِينُطْفِحُ انُورَاللهِ بِأَفْوَا هِرْمُ وَاللهُ مُتِمُّ نُورِةٍ وَلَوْكِوَ الْكُفِرُونَ ﴾

وہ چاہتے ہیں کہ اللہ کانوراپنے منہ ہے بچھادیں 'حالا نکہ اللہ اپنانور پوراکر کے رہے گا'اگرچہ کا فروں کونا گوار ہو۔

#### يانچوال مسلك:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایسے وقت میں ظاہر ہوئے جب لوگوں کو حاجت تھی کہ کوئی صراط متنقیم کی طرف ان کی رہنمائی کرے اور دین قویم کی دعوت دے 'کیونکہ عرب بت پرست تھے' فارسی دو خداؤں کا عقیدہ رکھتے تھے' ہندوستانی گائے اور در خت پوجتے تھے' ہیود تشبیہ وانکار پر اور اللہ اور اس کے انبیاء پر گھڑے ہوئے جھوٹ کی ترویج پر قائم تھے' نصار کی سٹلیث اور مقد سول کی عبادت میں گئے ہوئے تھے' اور اسی طرح دنیا کے بقیہ اطراف بھی گر ابی کی وادیوں میں تھے' للذااللہ علیم و سیم کی حکمت کا تقاضا تھا کہ اس وقت کی رسول کو دنیا کے لئے رحمت بناکر جھیج 'اور سوائے محمہ بن عبداللہ صلی اللہ علیہ وسلم وقت کی رسول کو دنیا کے لئے ظاہر نہ ہوا' اور نہ کی اور نے اس درست ترین کام کی



بنیاد رکھی۔ آپ نے البتہ شرک سٹیٹ ووئیت اور تشبید کی ظلمت مٹائی اور توحید کا سورج زمین پر طلوع ہوا۔ اس جانب اللہ تعالی نے سورة المائدہ آیت 19 میں اپنے اس ارشاد سے اشارہ فرمایا ہے:

﴿ يَاهُلُ الْكِتْبِ قَدْجَاءُ كُورَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُوعِلْ فَكُوَّ مِنَ الرُّسُلِ اَنُ تَقُولُوْ المَاجَاءُ نَا مِنْ يَنْفِرُ وَلاَ نَوْيُرٍ فَقَدُ جَاءً كُورَ بَنِيْ رُوَّ وَاللَّهُ عَلِي كُلِّ شَيْ قَدِيرٌ ﴾

اے اہل کتاب! تمارے پاس مارار سول 'رسولوں کی آمد کی ایک وقفے کے بعد آگیا وہ کھول کھول کر بیان کر رہا ہے ' تاکہ تم بیا نہ کمہ سکو کہ مارے پاس کوئی خوشخری وین الداور ڈرانے والا آیا ہی نہیں ' تواب تو تممارے پاس خوشخری دینے والا اور ڈرانے والا آگیا اور اللہ مرچیز پر قادر ہے۔

#### چمٹامسلک:

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے متعلق مخرشتہ انبیاء کی پیشینگو ئیاں ' نیعنی سابقہ آسانی کتابوں میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق بشارتیں۔

اورذیل میں ان بشارات کے ذکر سے پہلے بعض امور پر تنبیہ:

ا- بنی اسر ائیل کے انبیاء نے آنے والے واقعات کی پیشینگوئیاں کی تھیں 'جیسے ختصر 'قورش 'اسکندراوراس کے ظلفاء کے واقعات 'اور سر زمین ادوم 'مصر 'نینوی اور بابل کے حوادث 'اس لئے یہ بات بالکل بعید ہے کہ ان میں سے کوئی بھی محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ظہور کی خبر نہ دے 'جواپنے ظہور کے وقت چھوٹے سے پودے کے مانند تھے 'پھر کے ظہور کی فریاں بیر اکرتی ہیں 'چنانچہ آپ نے عظیم در خت ہوگئے جس کی ڈالیوں میں آسان کی چڑیاں بیر اکرتی ہیں 'چنانچہ آپ نے جباروں اور خرووں کو قوڑ اور آپ کا دین انبیاء بنی اسر ائیل کے اصلی اوطان میں جباروں اور خرووں کو قوڑ اور آپ کا دین انبیاء بنی اسر ائیل کے اصلی اوطان میں

#### www.sirat-e-mustaqeem.com



بھر پور طریقے سے پھیل گیا اور مخضر مدت کے اندر مشرق و مغرب تک پہنچ گیا اور سارے دینوں پر غالب آگیا اور اس وقت سے اب تک پھیلتا اور وسعت پذیر ہوتا جارہا ہے۔ تو یہ واقعہ ان تمام واقعات سے زبر دست ہے جن کی بنی اسر ائیل کے انبیاء نے پیشینگوئیاں کی تھیں۔ للذاعقل سلیم یہ کیسے روار کھ سکتی ہے کہ یہ لوگ ان کمز ور واقعات کی پیشینگوئیاں توکر دیں ،لیکن اس نمایت عظیم واقعہ کی کوئی خبر نہ دیں۔

۲-جب بہلا نبی بعد میں آنے والے نبی کی پیشینگوئی کرے تو ضروری نہیں کہ ساری تفصیل بتائے 'بلکہ عموماً یہ پیشینگوئی مجمل ہوتی ہے ' لنذا عوام کے نزدیک خفی ہوتی ہے ' البتہ علاء کے نزدیک قرائن کے واسطے سے روشن ہوتی ہے اور بھی علاء کے نزدیک بھی خفی ہوتی ہے 'لکین جب نبی ظاہر ہو جاتا ہے اور معجزات اور علامات نبوت کے ذریعہ اس کی تصدیق ہو جاتی ہے تو وہ ان کے نزدیک کسی شک کے بغیر روشن ہو جاتا ہے۔ اس لئے حضرت مسے علیہ السلام نے علاء یہود کویہ کہ کر عتاب کیا' جوانجیل لو قا'باب اا' فقرہ ۵۲ میں مذکور ہے کہ نااے شرع کے عالموائم پر افسوس کہ تم نے معرفت کی کنجی چھین کی' تھیں ان کور ہے کہ نااے شرع کے عالموائم پر افسوس کہ تم نے معرفت کی کنجی چھین کی' تھی داخل نہ ہوئے اور داخل ہونے والوں کو بھی روکا"۔

علائے اسلام نے کہا ہے کہ آسان ہے اتری ہوئی کوئی بھی کتاب محمد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکر سے خالی نہیں رہی 'لیکن اشاروں اشاروں میں۔اور اگر عوام کے لئے بیہ ذکر روشن ہو تا تو علاء کو اس کے چھپانے پر عتاب نہ کیا جاتا۔ پھر ایک زبان سے دوسر می زبان میں نقل ہونے کی وجہ ہے اس کی پوشیدگی میں اور اضافہ ہو گیا۔

"-اہل کتاب سے کے علاوہ ایک اور نبی کا انتظار کر رہے تھے' چنانچہ انجیل یوحنا' باب ا' فقر ہ 19 تا ۲۵ میں مذکور ہے کہ علاء یہود نے سی علیہ السلام سے پوچھا : کیاتم" مسے " ہو؟ انہوں نے نفی میں جواب دیا' تو پوچھا : کیاتم "ایلیاہ" ہو؟انہوں نے اس کا بھی انکار کیا' تو



پوچھا: کیاتم "وہ نی" ہو؟ یعنی وہ نی معہود جن کی موسیٰ علیہ السلام نے خبر دی تھی۔اس سے معلوم ہوا کہ محمد نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی حضرت مسے کی طرح منتظر تھے اور ان کے نزویک اس قدر مشہور تھے کہ نام لئے جانے کے محتاج نہ تھے' بلکہ آپ کی جانب صرف اشارہ کا فی تھا'اسی لئے انہوں نے حضرت مسے سے آپ کا نقابل کیا'چنانچہ انجیل یو حن' باب کے 'فقرہ ۴۰' ۴۱ میں ہے : "پس بھیڑ میں سے بعض نے (۱) یہ باتیں سن کر کما بیشک یمی "وہ نی " ہے' اور وں نے کما یہ مسے ہے"۔

اور چو نکہ اس نبی معہود کا حضرت مسیح سے پہلے آنا ثابت نہ ہوا'اس لئے قطعاً ثابت ہوا کہ وہ مسیح کے بعد ہوں گے اور وہ محمر صلی اللّٰہ علیہ وسلم ہیں۔

باقی رہا انجیل متی 'باب ک' فقرہ ۱۵ میں حضرت مسے علیہ السلام کا یہ ارشاد کہ:

"جھوٹے نبیوں سے خبر دارر ہوجو تمہارے پاس بھیڑوں کے بھیں میں آتے ہیں 'گرباطن
میں پھاڑنے والے بھیڑئے ہیں "۔ تواس نص سے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کی نفی
کے لئے تمک کرنا قطعاً باطل ہے 'کیونکہ مسے علیہ السلام نے سپے نبی سے ہوشیار رہنے کا
حکم نہیں دیا ہے 'نہ مطلقاً ہم نبی سے جو آپ کے بعد آئے ہوشیار رہنے کا حکم دیا ہے 'بلکہ صرف جھوٹے نبیوں سے ہوشیار رہنے کا حکم دیا ہے 'اور عیسائی کتابوں کے اندر مسے علیہ السلام کے اٹھائے جانے کے بعد حواریوں کے عمد میں طبقہ اولی کے اندر بہت سے جھوٹے انبیاء کا ظہور ثابت ہے 'پس مسے علیہ السلام کا مقصودان جھوٹے انبیاء سے ہوشیار کرنا تھا' اس سپے نبی سے نہیں جس کی سچائی پر بہت سی علا متیں دلالت کرتی ہیں۔ اس کرنا تھا' اس سپے نبی سے نبیں جس کی سچائی پر بہت سی علا متیں دلالت کرتی ہیں۔ اس کے حضر سے مسے نے اس کے فور أبعد – انجیل متی 'باب ک' فقرہ ۲۱' کا' ۲ میں – فرمایا کے حضر سے مسے نے اس کے پھلوں سے تم ان کو پہچان لوگے۔ کیا جھاڑیوں سے انگور'یا اونٹ

<sup>(</sup>۱) عربی ایدیش کے اندرہے کہ " بمٹرت او کول نے" (مترجم)



کٹاروں سے انجیر توڑتے ہیں۔ (۱۷)ای طرح ہر ایک اچھادر خت اچھا کھل لا تاہے اور برادر خت برا کھل لا تاہے۔ (۲۰) پس ان کے پھلوں سے تم ان کو پچان لوگے "۔

اور کوئی شک ہیں کہ جم صلی اللہ علیہ وسلم سے انہاء میں ہے ہیں 'جیسا کہ آپ کا اور آپ کے متکرین کے طعن کی کوئی قیمت نہیں 'کیونکہ یہود نے عیلی علیہ السلام کی نبوت کا انکار کیا اور انہیں کا فر کہا' بلکہ ابتدائے عالم ہے ان کے ظہور تک کوئی آدمی یہود کے نزدیک ان سے برانہ تھا۔ اس طرح یورپ عالم ہے ان کے ظہور تک کوئی آدمی یہود کے نزدیک ان سے برانہ تھا۔ اس طرح یورپ کے طحدین نے حضرت عیلی علیہ السلام کے وجود کا انکار کیا اور ان کا غذاق اڑایا اور اس بارے میں بہت کی کتابیں کھیں اور ان کی یہ کتابیں اطراف عالم میں پھیلیں اور دیار یورپ بارے میں ان کے پیروکارروز بروز زیادہ ہورہ ہیں۔ لیکن جس طرح یہود اور طحدین یورپ کی طرف سے حضرت عیلی علیہ السلام کا انکار عیسا ہوں کے نزدیک اور خود ہارے نزدیک طرف میں غیر مقبول ہے اس طرح اہل مثلیت کی طرف سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا انکار بھی ہمارے نزدیک غیر مقبول ہے۔

۳- اگلوں سے بچھلوں تک اہل کتاب کی عادت یہ ہے کہ وہ عموماً ترجموں کے اندر ناموں کا بھی ترجمہ کردیتے ہیں اور ناموں کے بدلے ان کے معانی لاتے ہیں اور جس کلام کووہ اللہ کا کلام سجھتے ہیں بعض دفعہ اس کے متن میں تفییر کے طور پر کوئی چیز بروھادیتے ہیں' یہ دونوں بات ان کے نزدیک طبعی امور میں ہے ہے' چنانچہ مختلف زبانوں میں ان کے متداول تراجم کے اندر جو غور کرے گا اے اس کے بکثر ت شواہد ملیں گے۔ لندا اگر انہوں نے بشارات محمدیہ کے نصوص کے اندر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ناموں میں سے انہوں نے بشارات محمدیہ کے نصوص کے اندر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ناموں میں سے کوئی نام بدل دیا ہو' یا کوئی غام من چیز بروھادی ہو تو ان سے پچھے بعید نہیں' کیونکہ ان کی عادت کے مطابق یہ حرکت ان سے صادر ہوتی رہتی ہے' اس لئے ان سے بیہ تو قع نہیں کی عادت کے مطابق یہ حرکت ان سے صادر ہوتی رہتی ہے' اس لئے ان سے بیہ تو تع نہیں کی

www.sirat-e-mustageem.com



جائتی کہ دوائی کابول میں مجمیااحمدنام کی یا بی صلی اللہ علیہ وسلم کے القاب میں ہے کی القب کی محافظت کریں ہے' کیو نکہ یہ ان کی فطر کاعادت بن چکی ہے کہ دوائی کتابول میں اس طرح تغییر و تبدیل کرتے رہے ہیں کہ بظاہر استدلال میں خلل پڑ جائے 'اور ایبایا تو کسی مقبول مسئلہ کی تائید کے لئے کرتے ہیں یا کسی پڑنے والے اعتراض کے دفعیہ کے لئے' ان کے فرقوں نے اس کام میں ایک دوسر ہے کہ مقابل کو تاہی نہیں کی 'اور کوئی شک نہیں کہ مسلمانوں کے مقابل اس قتم کی حرکت کے لئے ان کا اہتمام زیادہ ہی ٹھوس اور قوی ہوگا' اس لئے ہمیں یہ بات ملتی ہے کہ محمدی بشارات کی نصوص جنہیں قدیم علائے مسلمین نے اپنی کتابول میں نقل کیا ہے وہ بہت سے الفاظ میں موجود مشہور تراجم کے موافق نہیں ہیں' اور وجہ ہی ہے کہ انہوں نے اہل کتاب کی ان کتابوں سے نقل کیا تھاجو موافق نہیں ہیں' اور وجہ ہی ہے کہ انہوں نے اہل کتاب کی ان کتابوں سے نقل کیا تھاجو ان کے زمانے میں مشہور تھیں' پھر ان کے بعد الفاظ میں تبدیلی واقع ہوگئ' اور بھی ترجموں کا اختلاف بھی اس کا سبب ہو سکتا ہے' لیکن پہلی بات راجے ہے' کیو نکہ ہم دیکھتے ہیں تغییر کی یہ عادت اب تک چلی آر ہی ہے۔

اور اب اہل کتاب کی کتابوں ہے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق چند بشار تیں درج ذیل ہیں:

www.KITABOSUNNAT.COM



#### ىپلى بىثارت :

کتاب استناء 'باب ۱۸' فقر ۱۵ ۲۲۲ میں ہے : "اور خداو ندنے جھے ہے کہا کہ وہ جو پھے

کتے ہیں سو ٹھیک کتے ہیں ' میں ان کے لئے ان بی کے بھا یُوں میں سے تیری ہا ندایک

نی برپاکروں گااور اپناکلام اس کے منہ میں ڈالوں گااور جو پچھ میں اسے حکم دوں گاوبی وہ ان

سے کے گا'اور جو کوئی میری ان باتوں کو جن کووہ میر انام لے کر کے گانہ سے تو میں ان کا

حساب اس سے لوں گا'کین جو نبی گتاخ بن کر کوئی الی بات میرے نام سے کے جس کے

حساب اس نے اس کو حکم نہیں دیا' یااور معبود وں کے نام سے پچھ کے تووہ نبی قتل کیا جائے'

آور اگر تو اپ دل میں کے کہ جو بات خداو ندنے نہیں کمی اسے ہم کیوں کر پیچانیں' تو

بیچان ہے کہ جب وہ نبی خداو ندکے نام سے پچھ کے اور اس کے کے کے مطابق پچھ واقع

یاپورانہ ہو تووہ بات خداو ندکی کمی ہوئی نہیں' بلکہ اس نبی نے وہ بات خود گتان بن کر کمی

یاپورانہ ہو تووہ بات خداو ندکی کمی ہوئی نہیں' بلکہ اس نبی نے وہ بات خود گتان بن کر کمی

اس نبی سے مقصود حضرت محمر صلی الله علیه وسلم ہیں 'حضرت یوشع بن نون نہیں 'جیسا کہ یبود نے سمجھاہے 'اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی نہیں 'جیسا کہ نصاریٰ نے سمجھاہے ' وجہ ریہ ہے:

ا- عینی غلیہ السلام کے معاصر بیٹود ایک دوسرٹے نبی کا انظار کر رہے تھے 'جن کی بشارت دی جا چکی تھی' للذایہ انظار قطعی دلیل ہے کہ جن کی بشارت دی گئی تھی وہ حضرت موکیٰ علیہ السلام کے معاصر یوشع کے بجائے کوئی اور ہیں۔ پھروہ حضرت عیسیٰ کے بھی علاوہ ہیں'جوان کے ساتھ حاضر تھے۔

۲-اس بشارت میں "تیری مانند" کا لفظ واقع ہواہے اور یوشع اور عیسی 'موکیٰ علیم السلام کی مانند نہیں تھے 'کیونکہ بید دونوں بنی اسر ائیل سے تھے' اور کتاب استثناء 'باب ۳۳ فقرہ ۱۰ کی نص کے مطابق بنی اسر اکیل میں موکی جیسا کوئی بی برپانہیں ہوا'
جن سے اللہ نے کلام کیا تھا اور مستقل کتاب اور نئی شریعت دے کر بھیجا تھا'جو اوامر'
نوابی' حدود اور حلال و حرام اور عسل و طہارت و غیرہ کے احکام پر مشمل تھی' جبکہ یوشع
اور عیسیٰ ان کی شریعت کے تابع تھے' پھر موسیٰ علیہ السلام اپنی قوم کے اطاعت کردہ
سردار تھے' حدود نافذ کرتے تھے اور ان پر مسلط تھے' جبکہ عیسیٰ علیہ السلام ایسے نہ تھے'
کیونکہ ان کی کتاب انجیل احکام و تشریعات سے خالی ہے اور ان کی قوم میں ان کی اطاعت
بھی نہیں کی جاتی تھی' بلکہ عیسا کیوں کے خیال میں انہیں یہود کے ہاتھوں -کافر کے جانے
اور تو بین کئے جانے کے بعد -سولی دے کر قتل کر دیا گیا۔ للذا ان میں اور موسیٰ علیہ السلام
میں پوری مما ثلت نہیں پائی جاتی۔

۳-اس بشارت میں "ان ہی کے بھائیوں میں سے "کالفظ آیا ہے 'اور کوئی شک نمیں کہ بار ہوں اسباط اس وقت مو کی علیہ السلام کے ساتھ موجود تھے۔اس لئے یہاں جس نبی کی بشارت دی گئی ہے آگر وہ بنی اسر ائیل سے ہوتے تو یوں کہا جاتا کہ "ان میں سے" یا ان کے در میان سے "یا" خود ان کے اندر سے "یا" ان کے خلف سے "۔ اور چونکہ یو شع اور عیلی علیم السلام کا نسب حضرت یعقوب بن اسحاق بن ابر اہیم علیم السلام سے ملتا ہے اس لئے یہ دونوں بنی اسر ائیل سے بیں اور ان پر یہ بشارت صادق نہیں آتی۔ بلکہ صحیح یہ ہے کہ یہاں بھائیوں سے مر او حضرت اساعیل بن ابر اہیم علیہ السلام کی نسل ہے' اور سے کہ یہاں بھائیوں کے مراو حضرت اساعیل علیہ السلام کی نسل اور اسحاق علیہ السلام کی نسل ہے' اور اور بیت میں بھائیوں کے لفظ کا اطلاق اساعیل علیہ السلام کی نسل اور اسحاق علیہ السلام کی نسل پر ہواہے' اور اساعیل علیہ السلام کے متعلق کتاب بیدائش' باب ۱۲' فقرہ ۱۲ میں ہے: "اور وہ اسے سب بھائیوں کے سامنے بسار ہے گا"۔

"اور وہ اسے سب بھائیوں کے سامنے بسار ہے گا"۔

ای طرح کتاب پیدائش باب ۲۵ فقره ۱۸ میں ہے: "بدلوگ اپنے سب بھا ئیول کے



سامنے ہے ہوئے تھے"۔

اور چونکہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت اساعیل کی نسل سے ہیں جو بی اسرائیل کے بھائی ہیں 'اس لئے آپ پر یہ بشارت خوب کھل کرصادق آتی ہے۔

۲- یہ بشارت استقبال کے صیغے ہے آئی ہے 'لفظ" برپاکروں گا"وغیرہ آئندہ زمانہ کے لئے ہے 'لندا یہ لفظ موکیٰ کے خادم یوشع پر صادق نہیں آسکتا جواس وقت موجود تھے اور موٹ علیہ السلام کے ساتھ ساتھ تھے اور قوم بنی اسرائیل میں داخل تھے۔

۵-اس بثارت میں یہ لفظ بھی آیاہے کہ "اپناکلام اس کے منہ میں ڈالوں گا" یہ اشارہ ہے کہ اس خوش خبری والے نبی پر کتاب نازل ہوگی اور وہ امی ہوگا، لکھی ہوئی سطریں پڑھنانہ جانتا ہوگا، بلکہ دہ اللہ کاوہ کلام بولے گاجو اس پر نازل ہو کر اس کے سینے میں محفوظ ہوگا، اور یہ بات یو شع پر صادق نہیں آتی جن پر سرے ہے کوئی کتاب ہی نہیں اتری 'بلکہ وہ توریت کو ککھی ہوئی سطروں سے پڑھتے تھے اپنے حفظ سے نہیں۔



کی طرف سے مامور ہوگا کہ اپنے مکرین سے انتقام لے 'ان سے بذریعہ تلوار جنگ کرے '
ان کاخون اور مال حلال سمجھے 'اور ان کی ذریت کو گر فقار کرے 'اوریہ بات مکمل طور سے محمر
صلی اللہ علیہ وسلم پر صادق آتی ہے 'لیکن عیسیٰ علیہ السلام پر صادق نہیں آتی 'کیونکہ وہ
اپنے مکرین سے قبال کرنے پر مامور نہ تھے 'اور ان کی انجیل حدود و قصاص اور تعزیر و جہاد
کے احکام سے خالی ہے۔

ے - ۱۸۴۴ء کے ایڈیشن میں اس بشارت کا کیک فقر ہاس طرح ہے: "کین جو نبی تکبر کے ساتھ جرائت کر کے کوئی ایس بات میر سے نام ہے کہے جس کے کہنے کا میں نے اس کو تھم نہیں دیا' یااور معبودوں کے نام ہے کچھ کہے تو دہ نبی قتل کیا جائے "(۱)۔

یہ نص صرتے ہے کہ جھوٹا نبی جواللہ کی طرف کوئی الیی بات منسوب کرے جس کااللہ نے اسے تھم نہیں دیاہے وہ قتل کیا جائے گا'اور بیہ سورۃ الحاقہ آیت ۴۳ ما ۴۳ میں اللہ کے اس ارشاد کے مطابق ہے:

﴿ وَلَوْتَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعُضَ الْأَقَاوِيْلِ \* لَاَخَذُ نَامِنُهُ بِالْيَمِيْنِ \* ثُمَّ لَقَطَعُنَامِنُهُ الْوَتِيْنَ ﴾

اگریہ پیغیر ہم پر بعض باتیں بناکر کہتا تو ہم اے داہنے ہاتھ سے پکڑ لیتے 'پھر اس کی رگ کر دن کاٹ دیتے۔

لنذا آگر محمر صلی اللہ علیہ وسلم سیچ نبی نہ ہوتے تو قتل کر دئے جاتے 'اور معلوم ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نفیس ان کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنوں سے لڑائیاں کیس اور بہت می جگہ بنفس نفیس ان کے مقابل ڈیے رہے 'لیکن کوئی آپ کو قتل نہ کر سکااور اللہ نے آپ کو دشمنوں سے محفوظ رکھا

<sup>(</sup>۱) اردوایدیشن میں پچیلی جگہ بھی قتل کئے جانے ہی کا لفظ ہے ، مگر عربی میں دہاں مرنے کا لفظ ہے اس لئے مصنف کو قتل کے لئے ۱۸۴۳ء کے ایڈیشن کاحوالہ ویتاردا (مترجم)



اور آپ جیتے رہے ' یہاں تک کہ طبعی موت کے ذریعہ رفیق اعلیٰ سے جا ملے۔ اور سورۃ المائدہ آیت ۲۲ میں اللہ کے اس ارشاد کی تصدیق ہوگئی :

﴿ وَاللَّهُ يَعْضُكُ مِنَ النَّاسِ ﴾

الله آپ کولوگول ہے محفوظ رکھے گا۔

رہے عیسیٰ علیہ السلام' تواہل کتاب کا خیال ہے کہ وہ سولی دے کر قتل کر دیے گئے 'لندا یہ بشارت اگر ان کے حق میں ہوتی تولازم آتا کہ وہ جھوٹے نبی تھے' جیسا کہ یہود کہتے ہیں۔والعیاذباللہ۔

تنبیہ: چونکہ محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کو طبعی موت آئی اور قبل نہیں کے گئے 'اس لئے آپ پر یہ بشارت کھلے طور سے صادق آتی ہے 'لنداجب اہل کتاب کو اس کا پیتہ چلا تو انہوں نے پرانے ایڈیشنوں کے اس لفظ کو کہ "وہ نبی قبل کیا جائے "بدل کر اس کی جگہ ۱۸۲۵ء اور اس کے بعد کے ایڈیشنوں میں یہ لفظ رکھ دیا کہ "وہ نبی مر جائے گا"انہوں نے ایما محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب پر اصر ار کے طور پر کیا 'اس لئے کہ موت قبل سے عام ہو اور سچے اور جھوٹے دونوں طرح کے نبی مرتے ہیں 'لکین بشارت کی نص میں یہ تحریف بھی اس کی دلالت کو محمہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پھیر نے میں کار آمدنہ ہو سکی ' وجہ یہ ہے کہ اس کی دلالت کو محمہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پھیر نے میں کار آمدنہ ہو سکی ' وجہ یہ ہوگ نے کو کہ اس خیر ہے کہ اس کے یہ بیان کر دیا ہے کہ جھوٹے نبی کو علم علامت یہ ہے کہ آئندہ کے غیبی واقعات کے متعلق اس کی پیشینگوئی تجی نہ ہوگ ' کیونکہ اللہ علیہ وسلم اللہ اسے نہ برحق اور اس کا جھوٹ ظاہر کرے گا' اور چونکہ محمہ صلی اللہ علیہ وسلم نے آئندہ کے بہت زیادہ حوادث کی پیشینگوئی کی اور سب میں آپ کی سچائی ظاہر ہوئی' للہ اآپ سے 'برحق اور اللہ کی طرف سے جھیج ہوئے نبی شے۔

9 -اور اس لئے کہ آپ کے ہم زمانہ علائے یہود نے تشکیم کیا کہ محمہ صلی اللہ علیہ وسلم

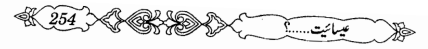
بی توریت کی بشارت والے پیغیر ہیں اور ان میں ہے بعض اسلام بھی لے آئے 'مثلاً مخیریق 'عبداللہ بن سلام اور کعب احبار۔ اور بعض نے آپ کی نبوت تسلیم کی 'مگر اسلام نمیں لائے 'مثلاً عبداللہ بن صوریا 'جی بن اخطب اور اس کا بھائی ابویا سر بن اخطب 'اور اس میں کوئی حیرت نمیں 'کیونکہ جو علائے یہود حضرت عیلی علیه السلام کے ہم زمانہ تھے انہوں نے آپ کی نبوت اور معجزات تسلیم کئے 'لیکن آپ کے کفرو قتل کا فتوی بھی دیا 'جیسا انہوں نے آپ کی نبوت اور معجزات تسلیم کئے 'لیکن آپ کے کفرو قتل کا فتوی بھی دیا 'جیسا کہ انجیل یو حنا 'باب اا' فقرہ ۵ م تا کے ۵ 'اور باب ۱۸ 'فقرہ ا تا ۲۲ میں صراحت کے ساتھ موجود ہے۔

ایک اعتراض: بی اسرائیل کے بھائی صرف بی اساعیل میں منحصر نہیں ہیں'کیونکہ بی عیسو بن اسحاق بھی ان کے بھائی ہیں۔

جواب: بنی عیسو بن اسحاق میں کوئی ایبا نبی ظاہر نہ ہوا جس پر اس بشارت میں نہ کور باتیں منطبق ہوتی ہوں'اور اللہ کی طرف سے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس عیسو بن اسحاق کے حق میں کوئی وعدہ شمیں آیا۔لیکن حضرت ابراہیم وہاجر علیہاالسلام کے لئے ان کے بیٹے اساعیل اور ان کی نسل کے حق میں توریت کے بہت سے مقامات پر اللہ کا وعدہ آیا ہے۔

دوسرااعتراض: بعض ایریشنول کے اندراس بشارت میں بدلفظ آیاہے: "تمہار اخداوند' تمہارے در میان سے تمہارے ہی بھائیول میں سے "الخ' تو لفظ "تمہارے در میان سے " صرح کے کہ اس خوشخری والانی' بنی اسرائیل سے ہوگا۔

جواب: اگر ہم اس لفظ کو تسلیم بھی کر لیں توبیہ ہمارے مقصود کے منافی نہیں "کیونکہ بیہ لفظ کہ" تمہمارے ہی بھا کیوں لفظ کہ" تمہمارے ہی بھا کیوں میں سے "یا توبدل اشتمال ہے یابدل اضراب ہے 'اور دونوں میں بیر حال مبدل منہ پنیر مقصود ہوگا اور اصل مقصود کی لفظ ہوگا کہ ا



"تمہارے ہی بھا ئیوں میں ہے"۔ پھر جب محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ منورہ ہجرت کی اور وہیں آپ کاکام پورا ہوااور وہاں مدینہ اور اس کے اطراف میں متعدد بیووی قبائل تھ، مثلاً خیبر' بنی نظیر' بنی قیقاع' بنی قریطہ' تو گویا آپ بیک وقت ان کے در میان ہے بھی بریا ہوئے۔ در میان ہے بھی بریا ہوئے۔

فائدہ: ذیل میں موئ علیہ السلام اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے در میان مما ثلت کی بعض وجہیں پیش کی جارہی ہیں اور وہ یہ بین کہ دونوں ہی :

(۱) الله کے بندے اور رسول ہیں۔ (۲) دونوں کے والدین تھے۔ (۳) وونوں نے نکاح کیا اور او لاد ہوئی۔ (۳) دونوں جماد اور بت پرست مشر کین کے قتل پر مامور تھے۔ (۵) زنا کی حد قائم کرنے پر مامور تھے۔ (۲) حدود نافذ کرنے پر قاور تھے۔ (۷) مر دار تھاور قوم میں ان کی اطاعت کی جاتی تھی۔ (۸) ددنوں کی شریعتیعبادت کے لئے کپڑے اور بدن کی طمارت کی اور جنبی 'حاکھہ اور نفساء کے لئے عسل کی شرط لگائی ہے۔ (۹) دونوں کی شریعت غیر غد ہوج جانور کو اور بتوں کے لئے کی گئی قربانیوں اور نذروں کو حرام قرار دیتی شریعت غیر غد ہوج جانور کو اور بتوں کے لئے کی گئی قربانیوں اور نذروں کو حرام قرار دیتی ہے۔ (۱۱) دونوں کی شریعت میں قصاص 'حدود اور تعزیرات کی تعیین ہے۔ (۱۱) سود حرام ہے۔ (۱۲) دونوں کی موت بستر پر ہوئی اور دفن کئے گئے۔

ای طرح دوسرے معاملات پر بھی غور کرنے سے مماثلث ظاہر ہوگ۔ای لئے اللہ تعالیٰ نے سورة المر اس آیت 1 ایس فرمایاہے:

﴿ إِنَّا اَشِكْنَا النِّكُورَسُولًا لِمُسْلِهِ مَّا حَنِيْكُو كُمَّا اَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴾

ہم نے تمہاری طرف ایک رسول بھیجاجوتم پر شاہدہے جیسا کہ ہم نے فرعون کی طرف ایک رسول بھیجاتھا۔

## دوسری بشارت :

کتاب استثناء 'باب ۳۳ 'فقرہ ۲' میں ہے: "اور مرد خداموسیٰ نے جودعائے خیر دے کو اپنی وفات سے پہلے بنی اسرائیل کو برکت دی وہ یہ ہے اور اس نے کہا: خداوند سینا سے آیااور شعیر سے ان پر آشکار اہوا'وہ کوہ فاران سے جلوہ گر ہوااور لاکھوں قدوسیوں میں سے آیا'اس کے داہنے ہاتھ پران کے لئے آتی شریعت تھی "۔

۱۸۴۴ء کے ایریشن میں حسب ذیل عبارت ہے: "وہ فاران سے ظاہر ہوا'اس کے ساتھ ہزاروں یا کیزہ لوگ ہیں اور اس کے ساتھ ایک آتشین سنت ہے"۔

سینا ہے دب کی آمد ہے کہ اس نے موسی علیہ السلام کو توریت عطاکی۔ شعیر ہے اس
کا آشکارا ہونا ہیہ ہے کہ اس نے علیٹی علیہ السلام کو انجیل عطاکی 'کیونکہ شعیر فلسطین کے
پراڑوں کا نام ہے اور ناصرہ کی بستیوں میں ہے ایک بستی کا بھی نام ہے۔ باتی رہا کوہ فار ان
ہے اس کا جلوہ گر ہونا تووہ ہیہ ہے کہ اس نے محمہ صلی اللہ علیہ وسلم پر قر آن کر یم نازل کیا '
کیونکہ فار ان مکہ مکر مہ ہے 'اور اس کی دلیل ہیہ ہے کہ کتاب پیدائش' باب ۲۱' فقرہ ۲۱٬۲۰ میں حضر ہے اساعیل علیہ السلام کے متعلق ہے کہ : "اور خدااس لڑے کے ساتھ تھااور وہ
برا ہوااور بیا بان میں رہنے لگااور تیم انداز بنااور وہ فار ان کے بیابان میں رہنا تھااور اس کی
مال نے ملک مصرے اس کے لئے بیوی لی"۔

اور سامری توریت مطبوعہ ۱۸۵۱ء میں فاران کی تحدید کی گئی ہے کہ وہ حجاز میں ہے' اس کی عبارت یوں ہے: "وہ حجاز کے اندر فاران کے بیابان میں رہتا تھا"۔

اور کوئی شک نمیں کہ اساعیل علیہ السلام کامسکن مکہ مکر مہ تھا اور اس میں ان کے حفید محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کوئی نبی ظاہر نہ ہوا۔ اس لئے کھلی ہوئی بات ہے کہ کوہ فاران سے اللہ کے جلوہ گر ہونے سے مقصود مکہ مکر مہ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم پروجی کا



نزول ہے 'کیونکہ یہ نہیں کہا جائے گا کہ اللہ فلال مقام ہے آیا گرای وقت جب کہ اس مقام میں اللہ کی طرف ہے وجی نازل ہوئی ہو 'اور چو نکہ توریت کی وجی سینامیں نازل ہوئی اس لئے ضرور کی ہے کہ یمال پر مقصود مکہ اور انجیل کی وجی شعیر (فلسطین) میں نازل ہوئی 'اس لئے ضرور کی ہے کہ یمال پر مقصود مکہ مکر مہ میں قر آن کریم کی وجی کا نزول ہو 'اور پہلے پہل جو قر آن کریم نازل ہواوہ غار حراء میں نازل ہواجو فاران کے سب سے او نیجے پہاڑوں میں ہے۔

۳۸ ۱۹ ع کے ایڈیشن کی میہ عبارت کہ "اور اس کے ساتھ ہزاروں پاکیزہ لوگ ہیں"۔
اور بعض قدیم نسخوں کی میہ عبارت کہ: "اس کے ساتھ ہزاروں صالحین ہیں اور اس کے
ساتھ ایک آتشن کتاب ہے"۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام پر دلالت کرنے
میں صریح ہے جنہوں نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد کی اور جن کی پیروی اور جہاد سے
میں صریح مصل ہوئی۔
دین کو عزت حاصل ہوئی۔

اب اگر سوجھ ہو جھ رکھنے والا انصاف بیند آدمی غور کرے کہ وہ کون سانبی ہے جو فاران سے بھیجا گیا اور جس کے ساتھ ہزاروں پاکیزہ اور صالح لوگ تھے اور جس کے ساتھ ایک آتی کتاب تھی، جس کی ہر سورت میں کفار و مخالفین کو آتش جہنم کی دھمکی ہے۔ تو اسے یقینا معلوم ہو جائے گا کہ بیہ نبی جن کی یہال بشارت دی گئے ہے وہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

چونکہ یہ بشارت آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر دلالت کرنے میں اس قدر واضح ہے کہ گویا آپ کے بارے میں نص ہے'اس لئے اہل کتاب نے شخایڈ یشنوں میں یہ دونوں عبار تیں حذف کر دیں کہ "اس کے ساتھ ہزاروں پاکیزہ لوگ ہوں گے "۔ "اور اس کے ساتھ آتی کتاب ہوگی"۔

بسرحال یہ بشارت صریح طور سے تین انبیاء' موٹی' عیسیٰ اور محمد علیهم الصلوۃ والسلام پر

اور فد کورہ تین مقامات میں ان پر نازل کی گئی تین کتابوں پر دلالت کرتی ہے 'اور یہ سورۃ التین آیت اتا ۳ میں اللہ تعالی کے اس ارشاد کے مطابق ہے:

قتم ہے انجیروزیون کی'اور سینا کے طور کی'اور اس امن والے شر کی۔ ریم سے انجیر میں تاہم ہے۔ ان سیاس کے ساتھ کی اور اس اس کا میں ہے۔ ان کی سیاس کی ہے۔ ان کی سیاس کی ہے۔ ان کی سیا

کیونکہ اس میں بھی ان تینوں انبیاء کی بعثت کے مقامات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے' اس لئے کہ فلسطین میں بکثرت انجیروزیون ہوتے ہیں'اور چونکہ قر آن میں تعظیم مقصود ہے اس لئے درجہ بدرجہ اونیٰ سے اعلیٰ کاذکر ہوا ہے۔ چنانچہ موکیٰ علیہ السلام کی رسالت' عیمٰیٰ علیہ السلام کی رسالت سے عظیم ہے'اور محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت الن دونوں

عیسیٰ علیہ السلام کی رسالت سے عظیم ہے 'اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت ان دونوں کی رسالت ان دونوں کی رسالت سے عظیم ہے 'ای طرح مکہ 'فلسطین اور سینا دونوں سے زیادہ اشرف اور مقدس ہے 'اور جو نکہ توریت میں صرف تاریخی خبر دینی مقصود ہے اس لئے تیوں مقامات

کو تیزن انبیاء کی بعثت کے زمانے کی تر تیب پر ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ مو کی علیہ السلام کی بعثت کو سورج طلوع ہونے بعثت کو فجر کی آمد ہے تثبیہ دی گئی ہے اور عیسیٰ علیہ السلام کی بعثت کو وسط آسان پر ظاہر اور جلوہ گر ہے۔ تثبیہ وی گئی ہے ، حول اللہ علیہ وسلم کی بعثت کو وسط آسان پر ظاہر اور جلوہ گر ہو۔ تثبیہ وی کئی ہے ، حول النے سابقہ وونوں ہے زیادہ دواضح ہے۔ جنانچہ ای ہے

سے سبیہ وی سے ہور میر کی سدسیہ و ساں بعد ورسان ہوں ہے۔ چنانچہ اس سے ہونے ہے۔ چنانچہ اس سے مور کی دین اور کتاب اسلام اور مخلوق پر روشنی اینے تمام و کمال کو مہنچی 'اور روئے زمین پر کوئی دین اور کتاب اسلام اور

تحلوق پر روسی این ممام و ممال تو پی اور روئے زین پر بون دین اور صاب اسلام اور قرآن کی طرح جنہیں محمد صلی اللہ علیہ وسلم لائے تھے شرک و بت پرستی کو مٹانے والا بن کر ظاہر نہ ہوا۔

تیسری بشارت:

کتاب پیدائش 'باب ۷ ا'فقرہ ۲۰ میں ہے: "اور اساعیل کے حق میں بھی میں نے تیری دعائی 'دیکھ! میں اسے برکت دول گااور اسے برومند کرول گااور اسے بہت بڑھاؤل گااور



اس سے بارہ سر دار پیداہوں مے اور میں اسے بڑی قوم بناؤں گا"۔

٣ ١ ٨ ١ ء ك ايد يشن ميں اس كى عبارت يوں ہے: "اور اساعيل كے حق ميں بھى ميں اس كى عبارت يوں ہے: "اور اساعيل كے حق ميں بھى ميں سے ميں نے تيرى بات قبول كى و كيھ! ميں اس كو بركت دوں كا اور اسے برا كروں كا اور اسے برا كروں كا اور اسے برى قوم كے اسے برت برحاؤں كا"۔

الكے بناؤں كا"۔

یمی نص بعض پرانے عربی تراجم میں اس طرح آئی ہے: "اساعیل کے بارے میں میں نے تری دعا قبول کی ' دکھے! میں نے اس کو بر کت دی اور اسے برومند کروں گااور "ماد ماد" کے ذریعہ اسے بردابناؤں گا"۔

قاضی عیاض نے شفامیں صراحت کی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ناموں میں سے
ایک نام "ماد ماد" بھی ہے۔ للذ ابشارت میں سے جو آیا ہے کہ "میں اے ایک بڑی قوم بناؤں
گا"۔ یا "اے ایک بڑی قوم کے لئے بناؤں گا"۔ یہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق
بشارت ہے 'کیونکہ اساعیل علیہ السلام کی نسل میں ان کے حفید محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے
علاوہ کوئی نہیں ہے جس کی بڑی قوم اور بڑی امت ہوئی ہو۔ یہ وہی ہیں جن کے حق میں
صورة البقرہ 'آیت ۱۹ مامیں اللہ تعالیٰ کے اس ار شاد کے اندر ابر اہیم اور اساعیل علیم السلام
کی دعانہ کورہے:

﴿ رَبَّنَا وَابْعَتُ فِيهُمُورَسُولاً مِنْهُمُ رَيْتُلُوّا عَلِيْهِمُ الْنِيكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِكْمَةَ وَ يُزَكِّيهُمُ إِنْكَ اَنْتَ الْعَزِينُواْ عَمِيمُ ﴾

اے ہمارے رب اور توان میں انہیں کے اندرے ایک رسول بھیج ،جوان پر تیری آیات تلاوت کرے اور انہیں پاک کرے ، بیشک تو فالب حکمت والاہے۔ فالب حکمت والاہے۔

قرطبی نے اپنی کتاب "الاعلام بمانی دین الصاری من الفناد والاوہام " میں ذکر کیا ہے کہ جملوں کا (ابجد والا) حماب جے یہود آپس میں استعال کرتے ہیں اس کی رو ہے اس بشارت کی عبر انی عبارت سے دو مقام پر محمر صلی اللہ علیہ وسلم کا نام نکاتا ہے 'کو نکہ یہ جو عبارت آئی ہے کہ "میں اسے بہت بڑھاؤں گا" اور بہت سے ایر یشنوں میں ہے کہ "بہت بردھاؤں گا" تو اس کے مقابل عبر انی ذبان میں " بماد ماد " ہے 'اور یہ جو لفظ آیا ہے کہ "ایک بڑی قوم کے لئے "اس کے مقابل عبر انی میں " لجوی جدول " ہے 'اور ان عبر انی کم انیک بڑی قوم کے لئے "اس کے مقابل عبر انی میں " لجوی جدول " ہے 'اور ان عبر انی کم کا مجموعہ وی ہے جو جملوں (ابجد) کے حساب سے کلمہ " محمد " کے حروف کا مجموعہ ہے کہ دورہ حساب سے اس کی صورت حسب ذیل ہے :

م ک ک ۳۰ + ۸ + ۳۰ + ۲ = ۹۲

ب م ۱ و م ۱ و

9" = " + 1 + " + " + 1 + " + "

ل ج , ی ج , و ل

جب یمودی عالم عبدالسلام دفتری دسویں صدی ججری (سولہویں صدی عیسوی) میں مشرف بد اسلام ہوئے تو ایک چھوٹا سار سالہ تصنیف کیا' جس کا نام "الرسالہ الهادیہ" (رہنما رسالہ) رکھااور اس میں ذکر کیا کہ یمود کے بیشتر دلائل حرف جمل کبیر یعنی حرف ایجد کے ذریعہ ہواکرتے ہیں۔انہوں نے اس رسالے میں ان یمود کی تر دید بھی کی جوانکار کرتے ہیں کہ فقط لفظ " بماد ماد" مجمد صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کا رمز ہو' جیسا کہ علائے یمود نے اس کو ان کی طرف سے یمود نے اس کو ان کی طرف سے یمود نے اس کو ان کی طرف سے



استعال کئے جانے کی کیفیت کی مثال بھی بیان کی۔

غرض اللہ نے حضرت ابراہیم اور حضرت ہاجرے حضرت اساعیل کے ذریعہ ان کی مسل بوھانے کا بہال جو وعدہ فرمایا ہے وہ حضرت اساعیل کی مدح و شرف کے طور پر آیا ہے 'اور محض نسل کی کشرت میں کوئی مدح و شرف نہیں ہے آگروہ تو حید وایمان پر نہ ہو' اور چو نکہ کمہ میں ان کے بعد ان کے حفید محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کوئی نبی ظاہر نہ ہوا'اس لئے آساعیل کا ایک بری امت ہونا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ہی کے ذریعہ ہوا'اس لئے آساعیل کا ایک بری امت ہونا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ہی کے ذریعہ کا ہم ہو سکا اور جو شخص آپ پر اس بشارت کے صادق آنے اور آپ کے ظہور کے ذریعہ اللہ کا وعدہ سیا ہونے کو تشلیم نہیں کرتا وہ ہمیں بتائے کہ امت محمد یہ کے علاوہ وہ کون ی بوی امت محمد یہ کے علاوہ وہ کون ک بوی امت ہو حضرت اساعیل علیہ السلام کے لئے ظاہر ہوئی۔

## چوشمی بشارت:

کتاب استناء 'باب ۳۲ 'فقرہ ۲۱ میں بنی اسرائیل کی بت پرستی کا ذکر کرتے ہوئے یہ عبارت آئی ہے: "انہوں نے اس چیز کے باعث 'جو خدا نہیں ' جھے غیرت اور اپنی باطل باتوں سے جھے خصہ دلایا 'سومیں بھی ان کے ذریعہ سے جو کوئی امت نہیں ان کو غیرت اور ایک نادان قوم کے ذریعہ سے ان کو غیر دلاؤں گا"۔

اس کے ایڈیشن کی عبارت یول ہے: "انہول نے 'جو خدا نہیں ہے 'اس کے ذریعہ مجھے غصر دلایا 'اور میں بھی 'جو قوم نہیں ہے 'اس کے ذریعہ مجھے غصہ دلایا 'اور میں بھی 'جو قوم نہیں ہے 'اس کے ذریعہ انہیں غیرت دلاؤل گااور ایک جاال قوم کے ذریعہ انہیں غصہ دلاؤل گا۔"

اس بشارت کو کتاب مسعیاہ 'باب ۱۵' نقرہ ۱۶۱ کی درج ذیل عبارت مزید واضح کرتی ہے 'اس میں جو الفاظ قوسین کے ور میان ہیں وہ ۱۸۴۸ء کے ایم یشن کے ہیں: "جو



میرے طالب نہ تھے میں ان کی طرف متوجہ ہوا' جنہوں نے جھے ڈھونڈانہ تھا جھے پالیا۔
میں نے ایک قوم ہے جو میرے نام ہے نہیں کہلاتی تھی (یا نہیں پکاری جاتی تھی) فرملیا:
دکھ میں حاضر ہوں۔ میں نے سرکش (غیر مومن) لوگوں کی طرف' جو اپنی فکروں کی
پیروی میں بری راہ پر چلتے ہیں ہمیشہ ہاتھ پھیلائے۔ ایسے لوگ جو ہمیشہ میرے روبرو
باغوں میں قربانیاں کرنے اور اینٹوں پر خوشبو جلانے (اور پکی اینٹوں پر ذن کرنے) سے
مجھے برافروختہ کرتے ہیں۔ جو قبروں میں بیٹھتے اور پوشیدہ جگہوں (مدفنوں) میں رات کا مختے
(اور بتوں کی سجدہ گاہوں میں سوتے) اور سور کا گوشت کھاتے ہیں۔ اور جن کے بر شوں
میں نفرتی چیزوں (ناپاک گوشتوں) کا شور با موجود ہے۔ جو کہتے ہیں توالگ ہی کھڑ ارہ (بچھ
میں نفرتی چیزوں (ناپاک گوشتوں) کا شور با موجود ہے۔ جو کہتے ہیں توالگ ہی کھڑ ارہ (بچھ
میری ناک میں دھو کیس کی مانداور دن بھر جلنے والی آگ کی طرح ہیں۔ دیکھو! میرے
یہ میری ناک میں دھو کیس کی مانداور دن بھر جلنے والی آگ کی طرح ہیں۔ دیکھو! میرے
اور بھر پور بدلہ دے کر)ان کی گود میں ڈال دوں گا 'بدلہ دوں گا' بدلہ دوں گا (پلٹاؤں گا

جاہل'نادان قوم سے مراد عرب ہیں'کیونکہ وہ انتائی گر ابی اور جہالت میں ہے۔اور ان الفاظ سے کہ "جو میر سے طالب نہ تھے" "جنہوں نے مجھے ڈھونڈانہ تھا"' "جو میر سے نام سے نہیں کہلاتی تھی "' یہی لوگ مقصود ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ اللہ کی حقیق توحید سے نادانف تھے'اس کی صفات اور اساء حنیٰ کو نہ جانے تھے اور در ست شریعت پر عمل پیرانہ تھے'اس کی صفات اور اساء حنیٰ کو نہ جانے تھے اور در ست شریعت پر عمل پیرانہ تھے'انہیں بت پر سی کے سوا کچھ معلوم نہ تھا'تو گویادہ اللہ کے طالب نہ تھے'اسے ڈھونڈنہ رہے تھے اور نہ اس کے نام سے پکارے جاتے تھے' بلکہ گر ابھی کی وادیوں میں بھٹک ر۔ سے تھے اور نہ اس کے نام سے پکارے جاتے تھے' بلکہ گر ابھی کی وادیوں میں بھٹک ر۔ سے تھے' جیسا کہ اللہ نے سور ہُ آل عمر ان آیت ۱۲۳ میں فرمایا ہے:

﴿ لَقَدُمَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيْفِمْ أَسُولًا مِنْ أَنْفُ فِيمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمُ الْيَهِ



## وَيُزَكِّيْهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلِل مُبِينِين ﴾

یقیناً اللہ نے مومنوں پر احسان کیا کہ ان کے اندر خود انہیں میں سے ایک رسول جیجاجوان پر اللہ کی آیتیں تلاوت کر تاہے اور انہیں پاک کر تاہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھا تاہے 'اور یقیناً یہ لوگ اس سے پہلے کھلی محمر اہی میں تھے۔

اوراس طرح سورة الجمعه 'آیت المين الله تعالى فرمايا ب

﴿ هُوَاتَذِي بَعَثَ فِي الْأَمْتِهِنَ رَسُولَا مِتَنَاهُمَ يَتَلُوُا عَلَيْهِمُ الْيَتِهِ وَيُزَلِّيْهِمُ الْكِنَامُ الْكِلْبَ وَالْحِلْمَةُ " عَلَّى كَانْدُامِنَ مِّلُ اِفِي صَلْلِ مُعِيدِينٍ ﴾

وہی ہے جس نے امی لوگوں میں خودا نئی کے اندر سے ایک رسول بھیجا 'جوان پر اس کی آئیتیں تلاوت کرتا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھاتا ہے 'اوریقنینا یہ لوگ اس سے پہلے کھلی محمر اہی میں تھے۔

یبود 'عرب کو حقیر سمجھتے تھے 'کیونکہ وہ لونڈی ہاجر کی اولاد تھے 'اللہ کونہ جانے تھے اور محراہ تھے 'اور یبود اپنے آپ کو یہ سمجھتے تھے کہ وہ عربوں سے ممتاز ہیں 'کیونکہ وہ آزاد عورت سارہ کی اولاد ہیں اور ان میں انبیاء 'کابوں اور تشریع کا سلسلہ رہاہے 'لیکن بی اسر ائیل نے انبیاء کو قتل کر کے 'توحید سے منحرف ہوکر' بت پرست قوموں کے معبودوں کی ہو جاکر کے اور ان کے لئے قربانیاں دے کر اللہ کو برافروختہ کر دیا'اس لئے اللہ سمجانہ نے چاہا کہ ان سے نبوت منقل کر کے اور عرب کوجوان کی نگاہوں میں حقیر اور جاہل سمجانہ نے چاہا کہ ان سے نبوت منقل کر کے اور عرب کوجوان کی نگاہوں میں حمیر صلی اللہ علیہ خوصلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت اور صراط متھیم کی طرف ان کی نہرایت کے لئے آپ پر کتاب و حکمت کا اتارا و مسلم کی بعثت اور صراط متھیم کی طرف ان کی نہرایت کے لئے آپ پر کتاب و حکمت کا اتارا



جانا بنی اسرائیل کے لئے انتمائی کڑھن اور جلن میں ڈالنے کی بات تھی۔

اور ہم بہود کی تاریخ استیع کریں تو ہمیں ہے بات ملے گی کہ سب سے زیادہ جس قوم سے

بہود کو جلن اور کڑھن ہوئی وہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد کی عرب قوم ہے۔

کونکہ اگر چہ فارس وروم نے فلسطین میں مملکت بہود کو گئی بار تا جت و تاراج کیا اور انہیں
قید و بند میں ڈالا ،لیکن ان میں موکی علیہ السلام کی نبوت و کتاب کے ہفائل کوئی کتاب و

نبوت ظاہر نہ ہوئی جو بہود کے غصہ ، جلن اور غیرت کا سبب بنی۔ لیکن محمد صلی اللہ
علیہ وسلم کی امت نے بہود کو قید ورسوا بھی کیا اور اللہ نے بنی اسر ائیل سے نبوت کا ک

کراس امت کو کتاب و نبوت کا وارث بھی بنایا ، یمال تک کہ بہود نے عرب سے منافقت کی ان کے ساتھ چا پلوی سے پیش آئے اور ان سے خو فزدہ رہے۔ اور کوئی شک نہیں کہ اس

میں بی اسر ائیل کے لئے انتائی غصہ اور غیرت ولانے کی بات ہے۔

میں بی اسر ائیل کے لئے انتائی غصہ اور غیرت ولانے کی بات ہے۔

اور جس نے اس بشارت کی تغییر حضرت مسے علیہ السلام کی نبوت ہے کہ ہے اس کی تغییر قابل النفات نہیں کیونکہ حضرت مسے نبی اسر ائیل سے تھے اور انہیں میں بھیج بھی گئے تھے اور انہان اپنے بیٹوں پر غیرت نہیں کرتا البتہ بھیجوں اور پچیرے بھا ئیوں پر غیرت کرتا ہے نصوصاً جبکہ وہ اس کی نظر میں حقیر رہے ہوں 'پھر جمالت وامیت کا وصف چھٹی صدی عیسوی کے خاتے تک عرب کے علاوہ کی اور قوم پر صادق نہ آتا تھا کیونکہ پڑھنا لکھنا اور دوسرے علوم عرب قوم کے سوااس نمانے کی دوسری قوموں میں معروف تھے۔ لکھنا اور دوسرے علوم عرب قوم کے سوااس نمانے کی دوسری قوموں میں معروف تھے۔ تو گویا یہ بثارت ان کے بارے میں اور ان کے اندر بھیجے گئے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں نص ہے۔

الل کتاب کی کتابوں میں بشار تیں بہت می ہیں۔ بعض بشار تیں محمہ صلی اللہ علیہ وسلم سے متعلق میں اور بعض میں آپ کی امت کی طرف' یا آپ پر نازل کی جانے والی وحی کی



طرف یا آپ کے جماد کی طرف یا تسیح واذان کی طرف یا مکہ مکرمہ کی طرف یار قبد اسلام کی وسعت پذیری کی طرف اشارہ ہے اور بعض بشار تیں حضرت مسیح علیہ السلام مثالوں کے بیان کی صورت میں لائے ہیں جیسا کہ انا جیل نے انہیں نقل کیاہے۔



## خاتمه

میں اللہ تعالیٰ کی حمر کر تا ہوں کہ اس نے مجھے اس مختفر کو مکمل کرنے کی تو فیق مجنٹی 'اور اللہ سبحانہ سے دعا کو ہوں کہ اسے ان بہت سے بھائیوں کے حسن ظن کے مطابق بنائے جنہوں نے مجھے اس عمل جلیل کا مشورہ دیا تھا۔ اس طرح میں اللہ سبحانہ سے دعا کو ہوں کہ وہ اسے حق کے طابگار قاری کے لئے نفع بخش بنائے۔

قاری محرّم!اس کتاب نے آپ کے سامنے عمد قدیم وعمد جدید کی کتابوں (با کبل)
کی حقیقت بے پردہ کردی ہے اور ثابت کردیا ہے کہ اہل کتاب کے نزدیک عمد قدیم وجدید
(با کبل) کی کتابول میں ہے کئی بھی کتاب کی متصل ہند نہیں پائی جاتی اور بان کتابوں سے
وحی والہام کی صفت ناپید ہے۔ یہ اختلافات ' تناقضات ' غلطیوں اور تحریفات سے بھری
پری ہیں۔

ای طرح اس کتاب نے تثلیث اور الوہیت میں کاعقیدہ باطل کر دیاہے اور حضرت میں کا بشر و مخلوق ہونا اور اللہ کا بندہ و رسول ہونا اس طرح ٹابت کر دیاہے کہ شک کی کوئی مخبائش نہیں چھوڑی ہے۔

اس کتاب میں ان شہمات کا بھی رد ہے جنہیں عیمائیت کے دائی اور مستشرقین قرآن کر یم اور سنت نبویہ شریفہ کے خلاف اٹھاتے رہتے ہیں۔ چنانچہ یمال کئی با تیں ہیں جو قطعی دلالت کرتی ہیں کہ قرآن کر یم اللہ تعالیٰ کا کلام ہے جے اللہ نے اپنے بندے اور رسول محمہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل کیا ہے اور جس کی بشارت اہل کتاب کی کتابوں نے بھی دی ہے۔ اور باوجود یکہ ان کتابوں نے بھی دی ہے۔ اور بور گئی ہیں لیکن پھر بھی ان کتب میں جو بشارات ہیں ان کی تھدیق محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ہی ہے ہو سکی ہے۔ تو گویاوہ نص صریح ہیں کہ قصدیق محمہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت ہی ہے ہو سکی ہے۔ تو گویاوہ نص صریح ہیں کہ آپ ہی نہی صادق ہیں اور آپ ہی ساری دنیا کے لئے اللہ کے پیخبر ہیں۔

## \$\(\frac{266}{266}\)

لنذا اے ہوش وخرد رکھنے والے عقلند! تعصب اور ہوائے نفس چھوڑو اور اپنے لئے وہ دین اختیار کروجے اللہ تعالیٰ نے سارے لوگوں کے لئے پیند فرمایا ہے کہ:
﴿ إِنَّ الدِّينُ عِنْ مَا اللّٰهِ الْإِنْ لَالْمُ ﴾

﴿ رَانَ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُعْلَمِينَ عِلْمُ اللَّهِ الْإِلْسَالُومُ ﴾ یقینادین الله کے نز دیک اسلام ہی ہے۔ یااللہ! ہمیں بداعتقادی سے محفوظ رکھ۔

و آخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين-



# فهرست عناوين

| مغجه نمبر | موضوع                                                                       |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۵         | تمييد:                                                                      |
| 9         | مقدمه: ضروری گزارشات                                                        |
|           | بسلاباب: عمد قد يم اور عمد جديد (بائبل) كى كتابول كے نام كا بيان اور ان ميں |
| 11        | تحريف اور ننخ كا اثبات                                                      |
| Ir        | فصل اول : ان کی کتابوں کے نام اور ان کی تعداد کے بیان میں                   |
|           | فصل دوم: اس بیان میں کہ اہل کتاب کے نزدیک عمد قدیم اور عمد جدید             |
|           | (بائبل) کی کتابوں میں ہے کسی بھی کتاب کی کوئی متصل سند نہیں                 |
|           | پائی جاتی 'نہ ان کے لئے اس دعویٰ کی کوئی گنجائش ہے کہ ان کی                 |
| ۲1        | موجو د ہ مشہور کتامیں الهام کی بنیاد پر لکھی گئی ہیں                        |
| **        | توریت کا حال                                                                |
| 74        | يىۋع ( يوشع بن نون ) كى كتاب كاحال                                          |
| ^^        | انا جيل كاحال                                                               |
|           | فصل سوم: اس بیان میں کہ یہ کما میں اختلافات علطیوں اور تحریفات سے بھری      |
| ۲۲        | پری ہیں                                                                     |
| ~ ~       | يهلي قشم :     بعض ماختا، فا. = كابران                                      |

50

دوسرى فتم البعض غلطيول كابيان

|           | <u>268</u> کی                              |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۸r        | تیسری قتم: تبدیلی اور کمی بیشی کے ذریعہ کی گئی لفظی تحریف کا ثبوت              |
| <b>19</b> | عيسائی مغلطے اور ان کار د                                                      |
| A 9       | پهلا مغالطه                                                                    |
| A 9       | پهلا راسته                                                                     |
| 4+        | دوسرا راسته                                                                    |
| 95        | تيىرا داست                                                                     |
| 44        | عمد قدیم وجدید (با ئبل) کی عبار توں میں اختلاف واقع ہونے کے اسباب              |
| 1++       | دوسرا مغالطه                                                                   |
| ۱۰۴       | تيسرا مغالطه                                                                   |
| 1+1~      | ا پیے امور کا بیان جن ہے ان کی کتابوں میں تحریف کاو قوع معبعد نہیں رہ جاتا     |
| 111       | پہلی تین صدیوں میں عیسا ئیوں پر ہونے والے نمایاں ترین مظالم                    |
| 114       | فصل چهارم :عمد قدیم وجدید (با <sup>ئب</sup> ل) کی کتابوں میںو قوع نشخ کا اثبات |
| 124       | دو سرا باب : تثلیث کاابطال                                                     |
| I۳۸       | مقدمہ: ایسی ہاتوں کے بیان میں جو آئندہ فصلوں میں بھیرے کا فائدہ دیں گ          |
| ۳۳        | فصل اول : عقلی د لا کل ہے تنگیث کا ابطال                                       |
| ۱۳۵       | فصل دوم : مسے علیہ السلام کے اقوال سے تثلیث کا ابطال                           |
| 100       | فصل سوم: مسیح علیہ السلام کی الوہیت کے نقلی د لائل کا ابطال                    |
|           | تيسرابلب: قرآن كريم كے كلام الله اور مجز ہونے كا اثبات اور قرآن اور            |
| 411       | احادیث نبویہ شریفہ پرپادریوں کے شبہات کارد                                     |

عيسائت....؟ فصل اول : ان امور کابیان جو د لالت کرتے ہیں کہ قر آن کریم اللہ تعالیٰ کا کلام ہے 'اور قر آن کریم پریادر یوں کے شبهات کارد 177 تین سوالات اوران کے جوابات 11 1 قرآن کریم پر عیسا کول کے سب سے نمایال شہات ١٨٧ فصل دوم : احادیث نبویه شریفه پریادر یول کے اعتر اضات کار د 194 يهلاشبهه: 194 ائمَہ اہل بیت کے بعض اقوال T+4 دوسرا شهه : 444 زبانی روایات کے بارے میں یہود کا موقف 4 4 زبائی روایات کے بارے میں جمہور قدمائے نصاریٰ کا موقف 717 چوتھا بلب : ہمار ہے نبی محمر صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا اثبات 719

بهلا مسلک دوسرا مسلك 779

تيرا مىلك چوتھا مسلک ٠ ٩٢ يانجوال مسلك 777

7 7 9

۲۳۸

حصا مسلك ٣ بعضامور يرتنبيه 777

ىمىلى نشار ت

